

مِنْ حَكْمَةِ الْكِتَابِ

---

# محركات المصحف

## في العالم الإسلامي

18



**العنوان:** معركة المصحف في العالم الإسلامي.

**المؤلف:** الشيخ/ محمد الغزالى .

**إشراف عام:** داليا محمد إبراهيم .

**تاريخ النشر:** الطبعة الخامسة أغسطس 2005م .

**رقم الإيداع:** 2003/1635

**الترقيم الدولي:** ISBN 977-14-2055-0

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة

ت: 3462576 (02) فاكس: 3472864 (02) ص.ب: 21 إمبابة

البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: publishing@nahdetmistr.com

المطبع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر

ت: 8330287 (02) - فاكس: 8330289 (02)

البريد الإلكتروني للمطبع: press@nahdetmistr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كامل صدقى - الفجالة -

القاهرة - ص. ب: 96 الفجالة - القاهرة.

ت: 5903395 (02) - فاكس: 5908895 (02)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجاني: 08002226222

البريد الإلكتروني لإدارة البيع: sales @nahdetmistr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طريق الحرية (رشدى)  
ت: 5462090 (03)

مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد السلام عارف  
ت: 2259675 (050)

موقع الشركة على الإنترنت: www.nahdetmistr.com

موقع البيع على الإنترنت: www.enahda.com



أسها أحمد محمد إبراهيم سنة 1938

احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD)  
وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع  
[www.enahda.com](http://www.enahda.com)

جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مُقَدَّمة

المدنية المعاصرة طور ذكى قوى من أطوار النشاط الإنسانى على ظهر الأرض .  
والتقدم الذى أحرزته فى إدراك خصائص الأشياء والإلام بالقوانين الطبيعية جدير  
بالإعجاب .

ثم إن تطوير ذلك كله لخدمة الإنسان وتسهيل مرافقه ارتفع بمستوى الحياة الخاصة  
وال العامة فى كثير من الأقطار ، وزاد البشر - فى القارات الخمس - كما وكيفا زيادة  
ملحوظة .

وقربت وسائل النقل الحديث ، ووسائل الإعلام الكثيرة ، المسافات المادية والفكرية  
بين الأمم ، فانطوت الأبعاد التى كانت تجعل الجماعات البشرية تعيش فى جو من  
الاستيحاش والغربة ، لا يدرى بعضها عن البعض الآخر إلا القليل ..

وقد تكون اختلافات العقائد والمذاهب باقية فى هذه الدنيا .

وربما ظل التعصب القديم لها يباعد بين طوائف كبيرة منخلق ، إلا أن هناك - بلا  
شك - طرقا جديدة عبدتها حاجة العالم إلى التفاهم ، وأمكن فى سعتها أن يتلاقي  
الخصوم فى الرأى ، وأن يعرف بعضهم الآخر عن كثب .. !!

هذا ارتقاء عالمى يبعث على الرضا ، غير أننا نراه جزءا من كل ، وخطوة من  
خطوات !!

لو أن الحياة على ظهر هذه الأرض هى خلاصة الوجود الإنسانى ، وألفه وياؤه ،  
لقلنا : أن الناس قطعوا إلى كمالهم المنشود خطوات فسيحة ، وأن إشرافهم على الغاية  
قريب !!

أما والحياة الأرضية فى نظرنا - نحن المؤمنين بالله ولقائه - مقدمة لحياة أكبر ، تعقبها  
يقينا !



ومن هذه الحياة الحاضرة يصوغ الناس آخرتهم .  
ومن طريقة العيش فيها تكون عند الله عاقبهم ..  
أما والأمر كذلك فإن العالم تنقصه عناصر خطيرة ليستكملاً رشده ، ويسدد خطوه ،  
ويرضى ربه .. !!

قد تقول : المعابد في أرجاء الأرض قائمة ، يُقدر كل متدين بدين ما أن يولي وجهه  
شطرها ، وأن يتصل بربه في ساحتها ..

ونقول : إن الله يأبى أن يكون مجمل صلته بخلقه لحظات هدوء أو سرحان أو  
مناجاة في هذه البيوت التي أقيمت باسمه . ثم ينطلق الناس بعدها في عرصات<sup>(١)</sup>  
الأرض يحيون كيف يشتهرون ، ويتعاملون بما يتواضعون عليه من قوانين وتقالييد ..  
ان الله نظم للناس شؤونهم الخلقية والاجتماعية والسياسية ، وأراد أن يحترموا ما  
شرع لهم ، لا داخل جدران المعابد وحدها ، بل في مقلوبهم آناء الليل وأطراف النهار ،  
في أنحاء البر والبحر !!

أعرف أن بعض الناس يفزعهم هذا الكلام ، وستثبت إلى أذهانهم صور كالمحة  
لمجتمعات دينية أساءت إلى نفسها وإلى الحياة . وأن القلق سيغامر أفتادتهم من عودة  
هذه الأجراء الدينية التي يشنينا الجمود والتلعثم !!

وربما همسوا إلى أنفسهم : إن ما ي قوله هذا الكاتب يهددنا بنكسة إلى الخلف !!  
وأسارع إلى تبيان ما عندي !

انتي أعن جمود العقل ، واستغلاق النفس ، وأستنكر من أعماق القلب عودة  
الإنسانية إلى حياة تنتقص ذرة من حرية العقل والضمير ، أو تقف شبرا يسعى  
الإنسان إلى غزو المجهول والسيطرة على الكون ..

إن غاية ما أرجو ، ألا تَهُى<sup>(٢)</sup> علاقة الإنسان بالله ، وألا يحتبس في سجن المأرب  
المادية فينسى الملوك الرحب الذي ينتظره حتما بعد السنين الطوال . أو القصار التي  
يقضيها هنا بين الأقرباء والأصدقاء .

---

(١) العَرْصَةُ فِي الْأَصْلِ كُلُّ فَضَاءٍ وَاسِعٌ بَيْنَ الدُورِ ، وَأَطْلَقَتْ هَذَا عَلَى فَضَاءِ الْأَرْضِ .

(٢) تَهُى : تضعف .

إن اليوم الآخر شطر من حقيقة الإيمان .

وإن الإعداد لما بعد الحياة الدنيا حق تبيه عنه الآن أعداد هائلة من أبناء آدم .. !!  
وإن هذا الإعداد يتطلب أن يشكل الناس أخلاقهم ومسالكهم وفق مراد الله منهم لا  
وفق ما يشتهون .

أما الجمود والتعصب فهى رذائل تعرض للأفراد وللبنيات ، وما كانت ولن تكون  
أجزاء من جوهر الدين .

نعم ، ولقد رأيت هذه الرذائل تَسْوَدُ بها خلائق بعض الرجال المدنيين ، كما تَسْوَدُ  
بها خلائق بعض النسوبين إلى الدين سواء بسواء .

ناقشت نفرا من الشيوعيين والوجوديين ، كما ناقشت قوما نفوسهم غفل لا يعتنقون  
مذهبها من المذاهب ..

فوجدت من هؤلاء فريقا يصغى بانتباه ، ويفكر بتؤدة ، ويستوعب ما تسوقه من  
مقدمات ، ويتبع ما تستخلص من نتائج ، وقد يقدر وجهة نظرك إن لم ينشرح بها  
صدره ..

على حين وجدت فريقا آخر من هؤلاء عبد فكرة ثابتة ، لا يطيق لها معارضة ، ولا  
يرى لمعارضيها عقلا ، ولا يقر لهم حقا . !!

إن الزعم بأن التعصب وقف على الدين خطأ ، إنه خطيئة يقع فيها كثير من الناس .

ونحن علماء الإسلام نفت التعصب ، ونكره الجمود ، أو هكذا يعلمنا ديننا .

وعلى أية حال فإن الإسلام أوذى في سيره وسمعته ، وفي قضايا أوطانه وأمته ،  
بوحى من التعصب الأعمى ، لم يزل في عصر ازدهار العلم كما كان في عصر تأخره .

فنحن نود لو نقهرت البشرية جموعا من هذا الداء .

ونبسط يد التعاون مع غيرنا ليخلص الكل من لوثاته ..

فلندع الركود والجمود ، ولنطرح التحزب والتعصب .

وترک هذا كله لا يعنينا بداهة من شرح المثل الرقيق الذي نريده لأنفسنا وللناس  
كافه ، ولا من إعلان رغبتنا الصادقة أن نرى هذا المثل واقعا حيا تفاني علينا ظلاله ..



وأظن من حقنا أيضاً إبداء أمنا للحواجز المفتعلة التي تحول دون تحقيقه . .  
وهي حواجز تصنعها بتعمد وإصرار القوى العالمية الكارهة للإسلام والغافون بهذه  
القوى أو المذعورون منها .

\* \* \*

نحن المسلمين نعتقد أن ما بين دفتري المصحف الشريف هو مراد الله من عباده .  
وأن هذا الموحى المصنون يمثل قواعد الدين الواحد الذي تتبع المرسلون في العصور  
الماضية على الهدایة به ، ومتناشدة أبناء آدم أن يقتنعوا وينتفعوا بما فيه . .  
وهو كذلك الوحي الذي سيصاحب الإنسانية حتى النهاية .  
لن يطرأ عليه تغيير بالزيادة أو النقص أو التبدل . .  
في هذا المصحف صور تامة رائعة للحق في العقيدة والخلق والعبادة والمعاملة تكفل  
للأم معاشها هنا ، ومعادها هناك !!  
وليس لهذا المصحف طابع إقليمي ، ولا نزعة خاصة .

إن العالمية شائعة في آياته كلها شيع الصفاء في وجه المرأة ، أو شيع الزرقة في قبة  
السماء .

رب العالمين الذي خلق الأجناس والألوان ، يضع لأولئك جميعاً نظاماً نفسياً  
واجتماعياً لا يتفاوتون بإزاره ، ولا يمتاز بعضهم على بعض .

إن المكان والزمان والفرق الموهومة تمحى كل الامحاء في جو القرآن الكريم :  
﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ . (١)  
وما أشعر - أنا المسلم الذي تعلم على محمد - إلا أنني تابع وفي كل نبي سبق .  
تبني محبتي لموسى وعيسى وغيرهما من محبتي لمحمد وكتابه .

وولائي العاطفى يتدنى حتى يتتجاوز حدود أمتى إلى أقربائي من بني آدم قاطبة ، فأنا  
أرحمهم ، وأرق لهم ، وأسى لشاردهم ، وأهش لراشدهم . . !!

(١) الأعراف : ١٥٨ .

إن هذا المصحف الشريف أفهمنى أمرین ..  
أولهما: أنى سيد هذا الكون ، ومن حقى أن أباشر سيادتى على كل شيء فيه ،  
وأن أسخره ، علوا وسفلا ، فى مرافقتى المختلفة .

أما كيف أصنع ذلك ؟ فإن الدين ترك هذا للاجتهد الحر ، والنظر الحصيف .. !!  
ogaia ما يطلب ألا أضع حصيلة تجاري فى يد الشيطان !!

إن استخدام ثمرات التقدم العلمى ، فى التدمير والإساءة لا يسوغ ، وهو ينافي  
وظيفة الإنسان فى العالم وسر استخلافه فى الأرض ..

والامر الشانى: الذى تعلمته من هذا المصحف : أن هذه الحياة الأرضية تهيد لما  
بعدها من حياة باقية .

وأن على البشر أن يخلطوا نشاطهم فى تحصيل معايشهم بنشاط آخر فى تأمين  
مستقبلهم عند الله !!

ما هذا النشاط الآخر ؟

إنه بداهة التزام ما شرع الله ، والتأمیل في ثوابه ، والوجل من عقابه !!

وعند هذه النقطة تفترق بنا السبل نحن والماديون الذين يزحمون في هذا العصر  
لقارات الخمس !!

نحن نؤمن بالله ، ونوقن من العودة إليه . . .  
ونؤمن برسله ، ونرى ضرورة اتباعهم .

ونؤمن بوحيه ، ونتحرى ضبط أعمالنا وفقه .. !

ونشعر بأن أمامنا حسابا دقيقا عما نفعل وترك .. !

أما الماديون فهم ينكرون هذا في أعماق سرائرهم ولعلهم يسخرون منه ! ..  
إلا أنهم قد يزهدون في إثارة جدل حوله مع جمهور المسلمين ، ويكتفون بامتلاك  
زمام الحياة ، وتوجيهها حسبما يعتقدون .. !!

وقد سارت الأمور في أقطار شتى تحمل في تيارها ذلك التناقض المنكر ..  
فهل يتفق هذا الوضع مع الأحوال النفسية والاجتماعية التي تسود ربوة العالم  
الإسلامي ؟

إن المسلمين لا يزالون أوفياء لكتابهم ، وهم يأبون بصرامة وغضب أن يصرفوا عنه .  
وفي نفوسهم رغبات جياشة في الانقياد لتعاليمه ، والاصطباخ بها ظاهرا وباطنا .  
والإيمان الذي يؤسسه هذا المصحف ليس نزوعا فرديا إلى التقوى وسط بيضة ذاهلة  
غافلة ، كما أنه ليس مجموعة من الاصطلاحات الاجتماعية المعزلة عن العبادة أو  
النقطعة عن وجه الله ، كلا !! إن عناصر هذا الإيمان حبات في عقد متماسك ! إما أن  
يبقى كله ! وإما أن ينفرط كله ويتعرض للضياع ..  
الإنسانية في نظر الإسلام معلولة بأفات شتى .

ولكن تستشفى من هذه الآفات تحتاج إلى التداوى بالدين كله ، لا يغنى جزء منه  
عن جزء :

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هُلُوقًا \* إِذَا مَسَهُ الشَّرُّ جُزُوعًا \* وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ مُنْوِعًا﴾ .<sup>(١)</sup>

هذه طبيعة عامة في الخلق وهم - ليبرأوا منها - لا بد لهم من :

- (١) الصلاة .
- (٢) الزكاة .
- (٣) الثقة في يوم الجزاء .
- (٤) الخشية من الله .. إلخ .

ولذلك قال تعالى بعد الآيات السابقة :

﴿إِلَّا الْمُصَلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَائِمُونَ \* وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ  
مَعْلُومٌ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومٌ \* وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ \* وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ  
رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ﴾ .<sup>(٢)</sup> .. إلخ

رأيت هذه المجموعة من الوصايا وغيرها ؟

• (٢) الماج : ٢٢ : ٢٧ .

• (١) الماج : ١٩ : ٢١ .

تلك هي معالم المجتمع المسلم التي لا ينفك عنها ، ولا تنفك عنه .  
إنه مجتمع تختلط فيه صيحات التكبير والتحميد بضوضاء المصانع وضجة الآلات .  
وبين الحين والحين تستمع الأسواق الصاخبة ، والحياة المائحة ، إلى مناد جهير  
الصوت ، واضح النبرات ، جلى العبارات . يطلب من الناس أن يستعدوا للصلوة .  
العمل لله ، والولاء لله ، والبدء باسمه في كل حركة ، وسكنة ، شعار هذا المجتمع .. !!  
والحكم - في تعريف الفقه الإسلامي - خلافة عن النبوة في رعاية شئون الناس  
الدينية والدنيوية ، فكما يقيم الحكم جسرا على نهر ليعبر عليه العابرون ، يبني المعهد  
الذى يصلق النفوس ، وبين الحلال والحرام ، والفضيلة والرذيلة .. !!  
كلا العملين جزء من وظيفته ، وليس أحدهما أولى من الآخر باهتمامه .  
لأن تصحيح الأوضاع المدنية مهاد حتم لتصحيح الأوضاع والغايات الإنسانية التي  
تنساق إليها ، وكذلك حشد الخبرات والقدرات التي تعين على ذلك كله .  
ومن ثمّ وجب أن يكون الحكم ترجمة أمينة للمجتمع الذي يقوم فيه ، وأداة صالحة  
للتعبير عن مزاج الأمة .. وعقيدتها التي تقدسها ، وشرعتها التي أثرتها ..

\* \* \*

والعالم الإسلامي المترامي الأطراف يود أن يسير على منهاج كتابه ، لكنه محروم مما يود .  
وتوجد قوى شاذة تعاكس رغبته ، وتحاول بوسائل الإكراه المادي والأدبي أن تلوى  
زمامه عن الوجهة التي يريد ..  
إنها تضغط عليه كي يرتد عن ديانته كلاً أو جزءاً ، على قدر ما تبلغ أدوات هذا  
الضغط الباطنة والظاهرة .. !!

ولعلها تكتفى منه مؤقتاً أن يترك بعض ما أوحى إليه ، على أمل أن يترك الوحي كله  
مستقبلًا ..

ولكن هذا العالم الإسلامي المتعب مُصر على الاستمساك بالدين كله ، وراغب  
أن ينال حرية العمل به ، والاحتكام إليه .

وهو مبلبل الفكر لطول ما يكابد من مساومات ومؤامرات ، ولطول ما ترافق عليه من محن وأزمات ..

ولقد ألفت هذا الكتاب ليكون جهداً مع الجهد المبذولة للدفاع عن المصحف المهاجم وأمته المعنة في أنحاء الأرض .

إنه كتاب لا يخص قطر إسلامياً بعينه .

إنه يتناول حاضر ومستقبل أمة تزيد على ٥٠٠ مليون إنسان ، عاث الاستعمار السياسي والثقافي في أرجائها فساداً !!

والروح الذي لازمني وأنا أخط سطوره هو الذي لازم الشيخ محمد عبده عندما كان في باريس يصدر مجلة « العروة الوثقى » ، هذا الروح الذي وصفه الأستاذ أحمد أمين فقال :

« إن مقالات العروة الوثقى تنظر إلى العالم الإسلامي كله على أنه وحدة » ، فإن ذكرت مصر أو الهند فعلى سبيل المثال .

وكانت هذه المقالات تقصد أول ما تقصد إلى مناهضة الاحتلال الأجنبي بجميع أشكاله .

وتهدف إلى رفع نيره عن العالم الإسلامي كله عن طريق ثورة الشعوب ، وبث روح العزة القومية على أساس العقيدة الدينية الصحيحة ، كما تستهدف خلق الأمل في النجاح مكان اليأس ، وتوثيق الصلات بين الشعوب الإسلامية كلها ، لتعاون على دفع أذى الأجنبي عنها ، والخلص من المستبددين الظالمين من أهلها ، وتأسيس الحياة الاجتماعية والسياسية على أصول الإسلام الأولى :

من إعداد للسلاح ومقابلة القوة ، وطرح العقائد الدخيلة التي تدعى إلى الإستسلام ، مثل رمي العباء كله على القضاء والقدر .

وإفهام الشعوب أن الإسلام في شكله الصحيح لا يتنافى مع المدنية ، ولا يعوق التقدم أو الوصول إلى ما وصلت إليه الأمم الأخرى .

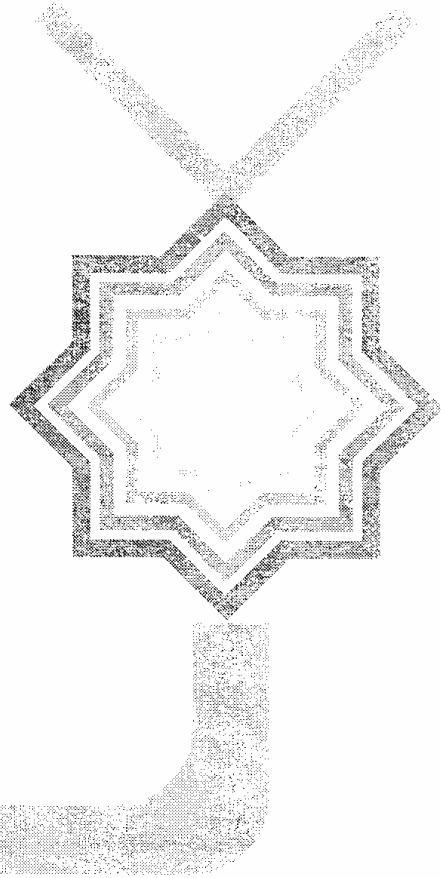
غاية ما هنالك من فرق أن الشيخ محمد عبده - عندما كان يصدر العروة الوثقى في باريس - كان طريد الإنجليز الذين هزموا شعبه ، وأذلوا أهله ، ودخلوا القاهرة موطن الجامع الأزهر ، وحاملة لواء العلم الإسلامي خلال ألف عام .

أما أنا ففي القاهرة التي تحررت من هذه القيود ، وهي ماضية في طريقها القديم تستأنف السعي لتجفيف المستنقعات الفكرية الخمئة التي خلفها الغزو الإستعماري ، سواء في الشرق الأوسط أو في أطراف القارات التي بلغها دين الله ..

محمد الغزالى



# **الصحف النفس والمجتمع والدولة**



## **المصحف للنفس والمجتمع والدولة**

يستطيع أى قارئ للمصحف الشريف من أى قارة على ظهر الأرض أن يستيقن من أن الإسلام ينظم الحياة العامة والخاصة ، وأنه يتناول النفس الإنسانية فى أعمق أغوارها والمجتمع البشري فى أوسع دوائره .

وتزداد هذه الفكرة رسوخاً ووضوها عند التأمل في سيرة الرسول الذي تلا على الناس قرآنه ، وخط في الحياة منهجه ..

والذى ترك ثروة من التعاليم ، وفنونا من المسالك الأخلاقية والسياسية تتسع مع روح المصحف ووجهته ، وتشرح عملياً مراد الله من خلقه .

ومن الجهل الشائن بعد مطالعة المصحف آية آية ، وبعد متابعة النبوة سُنّة سُنّة ، أن يزعم زاعم أن القرآن كتاب مواعظ نفسية محدودة ، أو أن محمداً كان يستهدف وصل الناس بالله عن طريق الدعاء والرجاء .. وحسب !!

إن أوامر الله ونواهيه تتجه إلى البيئة التي يعيش فيها الإنسان كما تتجه إلى الإنسان نفسه .. !

أجل تتجه إلى البيئة كى تشكلها على صورة معينة ، وتفرغها فى قلب محدد كما تتجه إلى الإنسان نفسه بالمحو والإثبات فيما يفعل ويترك !!

والحكمة واضحة من ذلك الاتجاه المزدوج .

إن العين القوية لا تستطيع الرؤية في الجو المظلم .

لابد من وسط يعين على الإبصار حتى تستطيع استبانته ما تريد .

والإسلام في أوامره ونواهيه ، وفي قصصه التي يرويها لنا عن الأمم الأولى والحضارات القديمة ، بل في وصفه لمشاهد الحياة وقوى الكون ، يتوجه بهذا الأسلوب الجامع الرائع إلى الفرد والمجتمع كى ينشئ أمة تعرف الله الواحد وتعاون كلًا وجزئًا على عبادته وإنفاذ شريعته ..

لا انفصال في الإسلام بين الحياة الفردية ، والكيان الاجتماعي العام .

وإن النبي ﷺ ليعد بالجنة العين التي باتت ساحرة في ميدان القتال ، كما يعد بالجزاء نفسه العين التي غضت عن محاسن امرأة لا تحل للإنسان .

شرائع الإسلام للوصاية على الضمير ، مثل شرائعه في تنظيم البيت ، مثل شرائعه في إقامة العدل السياسي والاجتماعي عند بناء الدولة ..

هذه وتلك تنبجس من ينبوع واحد ، وتنساق إلى غاية واحدة .. وأى شلل يصيب بعضها فهو متذبذب أو غداً إلى البعض الآخر .. ثم هو نذير بفناء الجميع بعد حين .. !!

\* \* \*

ولا نحب هنا أن نشير إلى شمول الإسلام واستيعابه بذكر أحكامه القانونية في الجنح والجنایات .

أو بذكر أحكامه المدنية في البيوع والمعاملات .

أو بذكر أحكامه الدولية في إعلان الحرب ، أو إقرار الهدنة ، أو عقد الصلح والأمان والذمة .

ولا نحب أن نشير إلى القواعد والنصوص التي حفل بها وهو يبني عالماً تذوب فيه الفوارق الجنسية ، ومساوى الغنى والفقير ، وكوارث التعصب للعقيدة والمذهب ..

ولا أن نوازن بين الحلول السهلة التي تناول بها هذه القضايا والمحاولات الزائفة أو الملتوية التي تناولتها بها الشيوعية والديمقراطية .

إننا سننشر الآن جانباً آخر من تعاليم الإسلام كان يعد أوضح ما فيه ، فإذا هو - بعد ذهاب الدولة الإسلامية - أخفى ما فيه .

وأعني بالجانب العبادي .. !! الذي قد يتوهם بعيداً كل البعد عن الدولة .. !!

### العبادات وسلطان الدولة:

إن العبادات ، من صلاة ، وصيام ، وزكاة ، وحج ، وغير ذلك يظنها الظانون أعمالاً فردية موكلة لأصحابها ، وأن الدولة - في الإسلام - لا تسأل عنها ، ولا تهتم بها ..

ونحن نسارع إلى تفنيد هذا الظن وبيان وجه الحق فيه .

فإن الدولة لا تكون مسلمة يوم تكون إقامة الصلاة وإماماتها سواءً في نظرها .. !!

إن إقامة الصلوات الخمس مفروضة على الحاكم في ديوانه ، كما هي مفروضة على كناس الطريق .

وكلاهما مسئول برأسه عن خشوعها واستواها وأدابها ..  
هذا حق ، ولكنه أيضا جزء من الحقيقة الكبيرة .  
والحقيقة كلها أن الدولة فى نظر الإسلام مكلفة برعاية الله وإشاعة تقواه ، وتوطيد  
وقاره ، وتقديس اسمه ..

وأن من وظيفتها تهيئة الجو المعين على انتظام الصلوات الخمس من الفجر إلى  
العشاء ، وإشعار المؤمنين كافة أن ذلك من صميم رسالتها ورسالتهم ..  
وكما تشغل الدولة بدفع العدو المغير ، وتجند ما لديها من وسائل مادية وأدبية لذلك .  
وكما يجب على الجمهور فردا فردا أن يقوم فى صمت بواجبه النفسي والعسكري  
لرد العداون .

كذلك يجب على المؤمنين حكومة وشعبا أن ينهضوا إلى الصلاة عند ميقاتها .  
ذلك هو الإسلام كما نستبين صورته فى آيات المصحف ، وكما نتعرف حدوده من  
حياة النبي نفسه .. !!

\* \* \*

وبديهي أن أمر الصلاة لا يضططه رجال الشرطة ، ولا تحكمه سطوة القانون .  
إن ما تملكه الدولة من هيمنة على شئون التربية ووسائل الإعلام ، وما يقدمه الحاكم  
نفسه من أسوة حسنة بإلهه المساجد وإمامته للمصلين ، أو انتظامه فى صفوفهم .  
ثم ما يملكه الحاكم يقينا من ازورار عن المتكاسلين فى الصلاة والمتهاونين بها .  
وما يملكه من عقوبة رادعة للجاحدين لها ، والمستهزئين بها ..  
ذلك كله بعيد المدى فى المحافظة على الصلوات ، وإعلاء شأنها الرسمى والشعبي ..  
ثم هو بلا ريب بعض ما يدل على إسلام الحكومة ، وفقها رسالتها الدينية ،  
واحترامها لله ورسوله .

إن الصلاة فى نظر الإسلام ، طريق الفلاح ، وأساس التمكين فى هذه الحياة ،  
ورباط الأخوة الوثيقة ، وما يترب عليها من حقوق .

وتأمل قوله تعالى : ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ (١) الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ﴾ .<sup>(١)</sup>

﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَانَهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ﴾ .<sup>(٢)</sup>

﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ فَإِخْرَانُكُمْ فِي الدِّينِ﴾ .<sup>(٣)</sup>

﴿فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا﴾ .<sup>(٤)</sup>

ونحن نعلم أن إصابة الصلاة ، أو المراء بها ردائل لا يعلمها إلا الله ، وأن الباعث الأعظم على إقامتها وإدامتها هو الضمير المؤمن الحالص ..

ومع ذلك فهناك أحياناً وأحوال لا حصر لها يكون المجتمع رقيباً فعالاً فيها ، ويكون سلطان الحاكم قواماً عليها .

في أيام الوحي كان هناك عابثون صغار .

إذا انطلقت أصوات المؤذنين بتكبير الله وتوحيده والدعاء إلى الصلاة والفالح شرعاً يتغامزون ويتصاحكون ، ويتناولون الركع السجود بالسخرية واللمز :

﴿وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِبَا ذَلِكَ بَأْنُهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقُلُونَ﴾ .<sup>(٥)</sup>

أتترك الدولة هؤلاء العابثين ؟ لا ..

وصحيح أن من المستحبيل إحصاء المتخلفين عن الصلوات لأعذار مقبولة .

ولكن عندما تقبل جماعات المؤمنين على المسجد ، فيجيء قوم آخرون ليعقدوا جلسة حادة أو هازلة ، أو ليسمرروا في ناد ، أو ليستريحوا في مقهى ، أتظن أمة توقد ربيها وتغالى بدينه<sup>(٦)</sup> تقبل هذا الجحون ؟ !

إن ذلك الاستخفاف - في ظل الدولة المسلمة - معناه النيل من كرامة الدولة ..

إنه معانة بالتفكير لها ..

وهو يساوى مثلاً إهانة رئيس الحكومة ، أو معارضته نظام الحكم ، أو مهاجمة شعار الأمة .

(١) سورة المؤمنون : ٢ - ١ : ٤١ .

(٢) سورة الحج : ٤١ .

(٣) سورة التوبه : ١١ .

(٤) سورة النساء : ١٠٣ .

(٥) سورة المائدة : ٥٨ .

(٦) لا تشتري به ثمناً قليلاً .

وتتأمل قول رسول الله : « من ترك الصلاة متعمدا فقد كفر جهارا » ، قوله : « بين الكفر والإيمان ترك الصلاة » <sup>(١)</sup> .

وما رواه ابن مسعود أن النبي ﷺ قال في قوم يختلفون عن الجمعة : « لقد هممت أن أمر رجلاً فيصل إلى الناس ثم أحرق على رجال يختلفون عن الجمعة بيوتهم » <sup>(٢)</sup> .

من ذلك تعلم أن الدولة المسلمة مسؤولة عن تقديس هذه الشعائر ، وعد قيامها ورواجها جزءاً من وظيفتها .

فأما أن يتهاون الحاكم نفسه بالصلاوة كما يحدث في بعض الأقطار الإسلامية ، أو يعقد المؤتمرات ويجرى المفاوضات عندما يخف المسلمون لأداء صلاة الجمعة مثلاً فذلك مالاً يمكن وصفه أبداً إلا بالانسلاخ عن الإسلام ..

\* \* \*

وما يقال في الصلاة نموذج لما يقال في الصيام ، فإن الحكومة - لكي تكون إسلامية - يجب أن تأمر به عند إهلال شهره .

ويجب أن تطارد الإفطار العمد على أنه جريمة ضد المجتمع ، وعصيان سافر لأوامر الله التي قامت هي لإنفاذها واحترامها .

هكذا فعل الرسول ﷺ ، فعندما أقبل الشهر الكريم خطب في الناس قائلاً : « يا أيها الناس قد أظل لكم شهر عظيم مبارك ، شهر فيه ليلة خير من ألف شهر جعل الله صيامه فريضة وقيام ليله تطوعاً .. » إلخ <sup>(٣)</sup> .

فهل يكتفى الحاكم المسلم بإلقاء هذه العظة ويدع الفاسقين يمدون الموائد للغداء هنا وهناك تحدياً لحرمة الشهر ، واستهانة بأمر الله ؟

كلا .. كلا .. إن هذا العمل مراغمة للإسلام وشعائره .

وعلى الدولة - إن كانت إسلامية ! - أن تستأصل هذه الجرائم ولو حكمت بأقصى العقاب .

---

(٢) مسلم .

(١) الترمذى .

(٣) ابن خزيمة .

فعن ابن عباس - مرفوعا إلى النبي ﷺ - قال : « عرا الإسلام وقواعد الدين ثلاثة ، عليهن أسس الإسلام ، من ترك واحدة منها فهو بها كافر حلال الدم : شهادة أن لا إله إلا الله ، والصلوة المكتوبة ، وصوم رمضان » <sup>(١)</sup> .

أما الدولة التي تقدم بنفسها الطعام للناس كى يفطروا ، أو التي ترى الصيام مضيعة للوقت والإنتاج ، فهى دولة مرتدة بيقين عن الإسلام .

\* \* \*

ونحن نعرف كيف نهضت دولة الخلافة - أيام رئيسها الأول أبي بكر - إلى مقاتلة مانعى الزكاة ، وكيف سيرت الجيوش لمقاتلتهم جنبا لجنب مع المرتدين عن الإسلام ، وكيف قال أبو بكر فى عزم : « والله لو منعوني عقالا كانوا يؤدونه إلى رسول الله لقاتلتهم عليه » . وكيف ظاهره على عزمه هذا سائر الصحابة رضى الله عنهم ، وجمهور المسلمين ..

\* \* \*

### اللون الإسلامي للدولة:

إن الحكومة في الإسلام تقوم على عقيدة وبدأ .

وليست غايتها توفير الطعام والأمان لجماعة من الناس وكفى .

إن توفير الضرورات المادية والأدبية وسيلة لا هدف .

رسالة الحكومة بعد ذلك أن تهيئ للأمة الحياة على النمط الذي ترضاه ، والنظام الذي تهواه ، من غير ما تعصب أو افتياط على أحد من الناس .

الحكم في نظر الإسلام أداة كبرى لتحقيق الغاية من وجود الإنسان في هذا العالم ! .

لماذا خلق الله الناس ؟

يقول جل شأنه : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup> .

ويقول تعالى : ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَلْوُكُمْ أَيُّكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً ﴾ <sup>(٣)</sup> ..

العمل الحسن الذي يتمثل فيه الخضوع لله ، وابتغاء رضاه هو الغاية الأولى من وجودنا .

(١) رواه أبو علي وغيره . وهو حديث ضعيف تقويه أحاديث أخرى من طرق متعددة .

(٢) الذاريات : ٥٦ .

(٣) الملك : ٢ .

وضرورب النشاط الإنساني الأخرى ليست إلا وسائل لتمهيد هذه الحياة الفاضلة ، وإراحة البشر وهم يمارسونها .

وما تملكه الحكومات من قوى مادية ومعنوية ينبغي أن يكرس في هذا الاتجاه المبين ، أي أن صبغة التعبد والإحسان لابد من أن ينطبع بها جهاز الحكم ، وأن تتطبع بها أشخاص الحاكمين ..

الحاكم يتقوى الله في خاصة نفسه ، ويقف بين الناس خطيبا يقول لهم : اتقوا الله ، ويصرف شئون الدولة ومصالح الجمهوه وفق معالم التقوى ورجاء ثواب الله ، ومخافة عقابه ..

ليس الحكم توفير الأقوات لمجرد الشيع ، ولكن لينصرف الناس إلى رسالة الحياة الكبرى ، وهي الحرص على رضاء رب العالمين ، والتهيؤ للقاء بصحائف بيضتها الحسنات ، وزانها الإيمان .

ولا شك أن هناك فريقا من الحاكمين باسم الدين ، قد خان رسالة الحياة ، وأدى الله ورسوله وعباده ، كما أن هناك فريقا من الحاكمين باسم الغايات الدنيوية العامة استغل الحكم لماربه الخاصة .

ولكن هؤلاء وأولئك لا يجعلون البشرية تقبل حكما ينسى الله ، ويُسخر من حقه ، ولا يعدو نشاطه حدود هذا التراب .

إنه من الخطأ الكبير الظن بأن الإسلام نظام أرضى على درجة ما من الصلاحية ، والجدوى .. وحسب !!

إنه قبل كل شيء علاقة سماوية بين الناس - فرادى وجماعات - وبين الخالق الأعلى ، علاقة تميز العباد الذين أسلموا لله وجوههم بأنهم يعلون اسمه في كل أفق ، ويلتمسون رضاه في كل عمل ، وينبعثون عن أوامره في كل شأن .. !!

وقد يكون في الأرض خليط هائل من البشر الذين يجحدون هذه الحقائق ، ويُقصُّونها إقصاء عن أفكارهم وأفعالهم .

وقد يكون فيها من يتبع الهوى لا الهدى ، ومن يحتبس نشاطه داخل النطاق الدنوي البحث ، بل قد يكون فيها من يحتقر الإيمان ، ويصطهد أهله .. !!

وقد أخبر الله جل جلاله ، بأنه لا يمد أتباعه بتأييده المرتقب ضد هؤلاء إلا إذا استجمعوا في سلوكهم خلال الخشية والأدب ، وأصول التقوى والاستقامة ..

فإذا فرطوا .. تركهم ..

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرَسُولِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِّنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مَلَكَتِنَا فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهَلِّكَنَّ الظَّالِمِينَ \* وَلَنُسْكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴾<sup>(١)</sup> .

طرد الظالمين وتوريث الأرض لغيرهم ، ما يكون إلا لمن خشي الله ، وحذر وعيده .  
يومئذ يحل العدل محل الظلم ، والعطف مكان القسوة ، واليقين موضع الإلحاد ..  
وإقامة الصلاة وإيتاء الزكوة ، بدل تعطيل شعائر الله ، ونسيان اسمه وإهانة خلقه .  
شارة الدولة في الإسلام ، هذا الحرص على مغفرة الله ورضوانه ، وإعلاء كلمته ،  
وإيثار شرعته .

ومرة أخرى نؤكد أنه من السخيف توهם أن الإسلام يتذرع بالحكم لسوق الجماهير  
بالعصا إلى ربهم ..

إن الجماهير - فيما رأينا - مؤمنة بدينها ، حريصة على اتباعه ، مرتضية لقيود  
الفضيلة التي وضعها ..

والذى يقع أن المسلمين يصابون بلون من الحكم الغادر ، يدعى الاتمام إلى الإسلام ،  
والوفاء بحقوقه .. ثم هو يقطع ما أمر الله به أن يوصل ، ويدع الفساد يستشرى في  
الأرض ، إن لم يفسد هو فيها ..

وهذا الحكم المنافق لا يمكن قبوله ..

وهو بين أمرتين لا ثالث لهما :

إما أن يلتزم حدود الإيجان فيبقى ..

وإما أن يعلن عن مروقه ليزول .

(١) إبراهيم : ١٣ - ١٤

فـى العالم الأن أنواع من الحكم ..

هناك الشيوعية التي ترفع راية الإلحاد وتنسى الأولاد على أنه لا إله ولا آخرة ، ولا نباتات ، ولا أحكام للسماء .. !!

وهناك الصليبية التي اتخذت الديمقراطية شعاراً لها داخل بلادها .

والديمقراطية تعطي حرية للإعيان والإلحاد معاً ، وللعلة والعهر جمِيعاً .. !!

وقد نجحت هذه الحرب في طي شريعته ، وهي ماضية لتطوي عقیدته بعد ذلك .

وإلى جوارنا حكومة صهيونية قامت على أنقاض العروبة والإسلام .

وقد شطرت العالم الإسلامي شطرين ، وتعاونت مع الاستعمار الصليبي على توجيه الأمور في الشرق وفق ما يريد ..

فِي هَذَا الْجُوَمَرْبَدٌ<sup>(٢)</sup> لَا يَكُنْ قَبْوُلُ حُكْمٍ بِاهْتَمَّ مَذْبَذَبٍ يَكُرِهُ الْمَصْحَفَ وَيَرْتَعِشُ وَهُوَ يَنْظَرُ إِلَى مَوَارِيثِ الْإِسْلَامِ وَمَقْدَسَاتِهِ ..

ويستبد به الشك والعجز عندما يفكر : ماذا يأخذ وماذا يترك من تعاليم الدين ؟؟

أو ماذا يفعل ليرضي عواطف الجماهير المسلمة؟

وماذا يترك ليحوز رضا الشيوعيين والصلبيين؟

وأداة الحكم في يده مسخرة لهذا الخلط من اليقين والريبة ، والجد والهزل ، والحق والباطل ، والشرق والغرب .. !!

ولكى تكون الدولة مسلمة حقا ، وصدى لجماهير المسلمين التى تحكم باسمها لا  
محيص من أن تلتزم معالم الحلال والحرام ، وحدود الأمر والنهى ، وأن تتحرى ما يريد  
الله فى كتابه لتسارع إليه ، وما صنع رسوله لتتأسى به ..

\* \* \*

(٢) تربدت السماء : تغييرت .

(١) غارة شعواء : شنت متفرقة من جهات متعددة :

لقد سَلَّخَ<sup>(١)</sup> المسلمين من تاريخهم ثلاثة عشر قرنا وهم مرتبطون قلبياً وفكرياً بدينهم يصدرون عنه وينطلقون منه .

ونحن نعترف بأن هذا الرباط تعرض لأنواع من العلم والجهل ، والذكاء والغباء ، والاتباع والابتداع ، والتقليد والتجديد ..

وتعرض كذلك لألوان من الإخلاص والرياء ، والشجاعة والنكرى ، والإشار والأثرة ، والشورى والاستبداد ، والعدالة والجحود .. وقد تكون العهود الرديئة طويلة الأمد .

وربما شوهت الإسلام وعطلت مسيره ونكبت أمتة .

ومع ذلك كله فرباط الأمة بالإسلام قائم وانتسابها إليه ظاهر .

وأى حاكم - في أى عصر - مهما بلغ ظلامه يُفرق<sup>(٢)</sup> من مفارقة الإسلام والانخلاف من تعاليمه .

إنه يريد - ولو بالجهل كالصديق الأحمق - أن يخدمه ويقترب منه .

أما في هذا القرن الأخير ، وبعدما عاث الاستعمار الصليبي في كل شبر من أرضنا ، وران<sup>(٣)</sup> على كل شأن من شأننا ، فقد تمكن من زحزحة المجتمع عن المحور الذي دار عليه ثلاثة عشر قرنا .

وتمكن من إلقاء بنور ارتداد مخيف في جوانب الحياة التشريعية والعلمية والسياسية . فأمسك تعاليم الإسلام عند الكثيرين متعددة القبول ، أو متعرضة التنفيذ .

والغريب أن هذا التخلخل في الكيان الديني حدث وعنوان الإسلام باق !!

باق على ركام من الجد والهزل يدع الخلجم حيران ... !!

وذلك ما أعلننا الحرب عليه في كتابنا هذا ، وفي كتابنا الأخرى .

إننا نريد في صراحة ، وبصوت عال ، أن يرتبط المجتمع بالإسلام من قمته إلى سفحه ، وأن يتحاكم إليه فيما دق وجَلٌ من أمره ..

(١) أمضوا .

(٢) يُفرق : يخاف .

(٣) ران : غلب .

ونحن نرفض رفضاً قاطعاً هذا الانتماء إلى الإسلام بالأسماء والمواطن ، والخروج عليه بالأفعال والوجهة ..

إن الرجل الذي جعل ولاءه للشيطان لا ينبغي أن ينتسب إلى السماء .

\* \* \*

وفي محنـة انقـسام الدين إـلى أـفعال يـسهل أدـاؤها ، وأـفعال يـجر ذـيل النـسيـان عـلـيـها .  
أـو في مـحـنة انـقـسام المـصـفـحـ إلى أـشـيـاء لـا بـأـسـ من فـعـلـهـا ، وأـشـيـاء لـا يـسـوـغـ إـنـفـاذـهـا . . . .  
فـي هـذـهـ المـحـنةـ ، تـكـوـنـتـ صـورـ شـائـهـةـ عـورـاءـ لـهـذـاـ الـدـينـ الـمـحـرـفـ ، صـورـ مـتـعـدـدـةـ بـعـدـ  
الـمـخـتـمـاتـ الـإـنـفـاذـةـ .

ففى روسيا إسلام ، وفى إسرائيل إسلام ، وفى الجبشة إسلام ، وفى تركيا إسلام ،  
وفى ظل كل حكومة إباحية منحلة إسلام .

ومفروض على الإسلام القائم في هذه المجتمعات أن يستكين إلى ما فيها من فلسفات وأوضاع ، وألا يشير شغبا على ما تنهج من خطط في الدراسة والقانون ، فإن وافق عليها فبها . . .

ویستحسن آن یوافق . . . !!

• إلا فعليه أن يلوذ بالصمت ، وهو في صمته متهم .

وتركه يحيا ليس إلا من قبيل الصدقة والمن ..

وربما كانت للإسلام منزلة أحسن ، ومكانة أعز ، في دول أخرى إسلامية الشارات والمراسيم .

ولكن العالم الآن خال من الدولة التي تتبني الرسالة الإسلامية - كما تتبني روسيا الشيوعية مثلاً - وتبني عليها كيانها الداخلي ، وعلاقتها الخارجية ، وتحمّس لمرضى الله فتحترم وحيه آية آية .

وينبئ رئيسها عن رسول الله في إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ..

إن الإسلام المهاشم المشطور المبعثر هنا وهناك .. ليس هو صورة المصحف الشريف ،  
ولا امتداد النبوة المكرمة ..

## إسلام في ظل الشيوعية؟!

هل يتصور أن يعيش في ظل السلطة الشيوعية إسلام؟

إن الذين يجizzون ذلك إما أنهم لا يفهمون الإسلام ، وإما أنهم لا يفهمون الشيوعية ... !!

فلنسمع إلى كلمات رؤساء الشيوعية في الدين كله حتى يستبين الأمر .

إن « كارل ماركس » و « فرديريك أنجلز » - وهما الفلاسفة الأول للشيوعية ، وواضعو جرثومتها في الأرض - يقولان بالمادية المختصة ، ويصرحان بأن العالم شيء واحد لم يخلقه أى إله أو أى إنسان ، وأنه كان ولا يزال وسيظل شعلة حية إلى الأبد تشتعل وتنطفئ بحسب القوانين معينة ... !!

ويقول « لينين » : « الدين أفيون الشعوب ، ورجل الدين يعمل على تخدير أعصاب المظلومين والقراء وجعلهم يستكينون للذل والبؤس !! ». .

ويقول أيضا : « ليس صحيحا أن الله هو الذي ينظم الأكون ، إنما الصحيح أن الله فكرة خرافية ، اختلقها الإنسان ليستر عجزه ، وكل شخص يدافع عن هذه الفكرة فهو جاهل ضعيف ». .

ويقول « ستالين » سنة ١٩٤٤ : « نحن ملحدون ، نعتقد أن الدين يعرقل تقدمنا ، ونحن لا نحب أن يسيطر الدين علينا لأننا نكره أن نعيش سكارى ». .

هل هذه الأفكار آراء شخصية لأصحابها؟

لا .. إنها أسس التوجيه الذي يجب أن يسود كل الأرجاء التي وقعت في براثن (١) الشيوعية .

فمنذ سنة ١٩٢٨ « وستالين » يقول : « يجب أن تقوم التربية في المدارس على مبدأ إنكار الدين وتحريض الألوهية ». .

وفي سنة ١٩٣٣ صرخ الرئيس الشيوعي بأن الثقافة النافعة هي التي تحرر عقول الناس من استبداد الدين .

والتعليم النافع هو التعليم الذي يشيع الإلحاد .

(١) جمع بيرثون : مخلب الأسد .

والرأى العام الصالح هو الذى لا يؤمن بأى أفكار سوى الأفكار الماركسية ..  
ويستحيل أن يتسب إلى الحزب الشيوعى إلا شخص موغل فى الكفر بالله وكتبه ،  
ليس لتعاليم السماء - من أى ملة - ظل فى نفسه ، أو سلطان على قلبه .. !  
فإذا ظهرت عليه أعراض تدين ما طرد من الحزب فورا ..  
ومن الخيانات أو الجرائم أن يرى موظف شيوعى فى بيت للعبادة ..  
ونترك ماركس ، ولينين ، وستالين .. ونستمع إلى خروشوف .  
أتحسبه خيرا من أسلافه فى المصمار ؟

كلا ! إن كفره بالله واليوم الآخر لا يقل ذرة عن كفرهم إن لم يزد ، ففى الأخبار  
التي نشرتها صحيفة « التيمس أوف إنديا » الصادرة فى بومباى ١٠ / ٩ / ١٩٦١ جاءت  
هذه العناوين :

« خروشوف يؤمن بجنة الأرض فقط ،أمل فى التقدم ولا خوف من الحرب » ، ثم  
قالت الصحيفة وأيدتها فى ذلك « نيويورك تايمز » نقلًا عن مراسلها فى موسكو :  
« لا توجد جنة سوى ما يمكن أن نوجده نحن على الأرض » .

هذا على أى حال ما يؤمن به مستر « خروشوف » الرئيس السوفياتى ، فقد أرسل  
إلى الفضاء الميجور جاجارين والميجور تيتوف ل لتحقيق هذا الأمر ، وقد قررا ذلك ... !!  
أبدى الرئيس السوفياتى هذه الملاحظة المضحكة خلال إحدى مراحيل حديثنا يوم  
الثلاثاء الماضى .

وقد كان ذلك جزءا من مناقشة شبه فلسفية تتأرجح بين الجد والهزل بسبب السؤال  
التالى الذى وجه إليه :

ألا تعتقد أن الشيوعيين الملحدين الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر يجب أن يخافوا  
الحرب أكثر من المؤمنين الذين يعتقدون فى الحياة الآخرة بعد الموت ؟  
المؤمنون !! ??

كان مستر « خروشوف » بادى السرور من التحول المفاجئ فى الحديث عن تحليل  
مشكلات الأرض المعقدة ، فخلع نظارته وصمت لحظة ثم قال : « سؤال لطيف جدا ،  
ويسرنى أن أجيب عليه : لقد عشت كثيرا ورأيت كثيرا ! رأيت الحرب ورأيت الموت !

ولكن لم أر أى شخص - حتى من رجال الدين الذين يعتبرون أنفسهم أقرب إلى الله ، ويعرفون عن الحياة الأخرى أكثر من غيرهم - يتجلّ ترك هذه الحياة » .

وأضاف قائلاً : « إن الاستعماريين والاحتكاريين والاستغلاليين الذين يقولون إنهم أيضاً يؤمنون بالله - على الرغم أنهم أقرب إلى الشياطين - لا يتجلّون مع ذلك دخول الحياة الأخرى !!

وهم يعملون على إرسال جنودهم للحروب واعدٍ إياهم بالجنة بعد الموت بينما هم أنفسهم يتمنون طول البقاء على هذه الأرض بجوار ممتلكاتهم وصناديقهم من الذهب والدولارات .

حتى المؤمنين ، لملاحظة قط أى رغبة خاصة بينهم للموت حالاً ». وانفجر سكرتير الرئيس ضاحكاً بصوت مرتفع .

بينما استطرد « خروشوف » قائلاً في مرح :

« إن كثرة الشعب السوفيتي غير المؤمن - على الرغم من وجود المؤمنين والمتدين فيما بيننا - يفضلون الحياة الدنيا وليس لديهم الرغبة في الذهاب إلى الجنة .

إنهم يريدون جنة على الأرض ..

أما عن الجنة التي في السماء فقد سمعنا عنها كثيراً من القساوسة » .

ثم قال في سخرية : « . . ولقد قررنا البحث بأنفسنا عنها ، فبعثنا في البداية إلى الفضاء الخارجي مكتشفنا الأول « يوري جاجارين » الذي طاف حول العالم ولم يجد شيئاً في الفضاء الخارجي .

بل قال : إن هناك ظلاماً شديداً وليس هناك جنة عدن ، أو ما يشبه تلك الجنة .

ولذا قررنا إرسال مكتشف آخر فأرسلنا « جيرمان تيتوف » وأمرناه أن يطير يوماً كاملاً حيث إن جاجارين لم يكثر هناك في الفضاء سوى ساعة ونصف فقط مما جعلنا نشك في أن يكون قد ضل الطريق إلى الجنة .

وأخبرناه أن يلقى نظرة فاحصة .

فقام بذلك التكليف وعاد مؤكداً نتيجة جاجارين وقرر أنه لا يوجد شيء هناك على الإطلاق » .

وأضاف مстер « خروشوف » : « . إن هذا لا يعني أن الشعب السوفييتي لا يقاتل لأنه لا يعتقد بوجود الحياة الأخرى إن شعبنا شجاع ». كما قال أيضا وبقوه : « إن هتلر قد اكتشف ذلك ولكن قد ذهب الآن هو وأعوانه » .

وأنهى مстер خروشوف حديثه بهذه الملاحظة ، إذ قال :

« نحن الشيوعيين لا نؤمن بالحياة الأخرى ونريد أن نعيش هنا ونتقدم في سلام ». والحكم الشيوعى - بهذا القدر الخطير من الجحود الذى يريد الهيمنة على كل شيء - هو أبغض نكسة عَرَضت للضمير الإنساني وللتفكير الإنساني .

إنه إلحاد مسلح رهيب يسخر الصحافة والإذاعة والمسرح والسينما والكتاب والمدرسة والتقاليد والقوانين والأموال والوعيد لتنشئة أجيال تهزاً بالدين وتتمرد على الله .

ولا يمكن تصور مجتمع مسلم في هذا الجو .

كما أنه لا يمكن تصور إنسان مسلم يتغاضب مع هذا النظام ويتمشى معه .

إن المسلم الحق إنسان مشدود الأواصر بهذا المصحف الشريف ، وبالنبوة التي طبقت أحكامه ، وأبرزت أهدافه ، وجعلت الحياة العامة والخاصة تستمد وجودها وضياءها من آياته وهدائياته ..

ربما زعم بعض الأغارار أنهم يقبلون على الشيوعية لأخذ الجانب الاقتصادي والسياسي منها .

أما الجانب القاضى بنبذ الدين فهم يتغاضبون عنه ، ولا يلتزمون به .

وهذا زعم مرفوض ابتداء وانتهاء !!!

فإن استقدام الشيوعية لحل بعض المشكلات الاجتماعية سيفتح الطريق أمامها حتما لاجتثاث العقيدة بعد زلزلة الثقة بقيمة الدين في الميدان العام .

ثم إنه بالنسبة إلى الإسلام لا معنى لإهدار توجيهاته الاقتصادية والسياسية واستبدال غيرها بها .

فإن الكفر بالأيات المتعلقة بالمال والحكم مساوٍ للكفر بالأيات المتعلقة بالعبادات المخصوصة .

إن العمل بأيات المواريث مساوٍ للعمل بأيات التوحيد .

والخروج على هذه خروج على تلك .

ومن قال : أنا سأنفذ سورة الإخلاص ، ولا أنفذ سورة الطلاق .

فهو كافر بال سورتين ولا يمكن بتة قبول إيمانه !!

ولا يتصور أبداً في المنطق الإسلامي قيام دولة مسلمة على هذا الجُرف المنها ..

واحلال الشيوعية في جانب ما من الحياة مكان تعاليم الإسلام هو ذريعة ارتداد  
كامل عنه كله ...

\* \* \*

لقد انتشر الدين الإسلامي في عدة قارات ، ودخلت فيه أجيال من البشر ومرت  
عليه حقب من الزمن .

وانضافت إليه بدع وخرافات ليست منه .

وأهملت شرائع وشعائر تعد من صلب تعاليمه .

وبعدَ الْبَوْنَ<sup>(١)</sup> بعدَ سحيقاً بين الأصول النظرية لهذا الدين ، والواقع العملي للأمة  
المنتمية إليه .

فما هو الإسلام الذي نؤمن به وندعو إليه من بين ألوان الإسلام التي شأنها<sup>(٢)</sup>  
الجهل أو شابها المسوخ ؟

إن الإسلام الذي نعنيه والذي لا يمكن لأحد أن يعترف بغيره هو الإسلام المستمد  
من هذا القرآن حرفاً ، والذي وع特 الحياة إخراجاً عملياً له في السُّنَّةِ المطهرةِ ... .

وبقدر الاقتراب من هذا المصحف والرسول الذي بلغه يكون الدين .

وبقدر الابتعاد يكون الشroud والزيف .

\* \* \*

---

(١) الْبَوْنَ : المسافة بين شيئاً وشيئين .

(٢) شأنها : من الشين : وهو ضد الزين .

نعم فى روسيا عشرات الملايين من المسلمين مسموح لهم بإسلام من طراز خاص .  
لا مانع فى قرية مهجورة ، أو فى عزلة عن الخلق ، أن يصلى بعض النساء العجائز ،  
أو بعض الرجال الكهول وقتاً أو وقتين . . . !!  
وربما سمح لنفر من الناس أن يصوموا أياماً من رمضان إذا لم يتعارض ذلك مع العمل  
فى المصانع أو المزارع الجماعية . . . !!  
ثم ماذا بعد ذلك ؟

إن السياسة الماكرين قد يأذنون لوفد روسي بالحج فى إحدى السنين .  
ومنذ بضع سنين رأيت فريقاً من الحجاج الروس ، رأيتهم بعد أن قضوا المناسك فى  
الأرض المقدسة ، ثم قفلوا إلى بلادهم مارين بالقاهرة لزيارة الأزهر الشريف .  
تفرست فى ملامح هؤلاء الحجاج عندما دعينا للاحتفال بهم ثم طاف بنفسى طائف  
من الحزن والانكسار .  
 كانوا جماعة من الشيوخ الطاعنين فى السن ، وكانت ملامحهم جامدة لا تعبر عن  
شيء أبداً .

وحاولنا الكلام معهم فخيل إلينا أنها نحادث قوماً أصيروا بفقدان الذاكرة !!  
أين التجاوب الروحى بين إخوان العقيدة ؟  
أين بشاشة اللقاء بعد طول الغيبة ؟ !  
أين إيناس الحديث بين أبناء التاريخ المشترك والمستقبل المأمول ؟ !  
تاريخ ومستقبل ؟ . . . هذا حديث خرافة . . .

إنه لو لا إدبار الحياة البادى فى تجاعيد هؤلاء الشيوخ الواهنين لقلنا إنهم بعض  
الممثلين الخبيثاء يؤدون دوراً كلفوا به . . .

إن روسيا عدلت سياستها نحو أتباع الأديان ، ولم تعدل نظرتها نحو الأديان نفسها .  
وذلك التعديل وفق ما أملت به الأحداث الرهيبة التى مرت بها فى الداخل والخارج .  
الأديان خرافات يجب محوها ، ولكن أتباع الأديان جماهير غفيرة من الدهماء يجب  
ال默 بها ، وترويضها ، والتربص بصيرها ، وهو مصير مرسوم بعناية . . . !!

والإسلام المسموح به في روسيا بقية من الخلافات القديمة ، يؤذن لها بالعيش إلى أجل محدود في ظل ذلك الإلحاد الحاكم بأمره ، والذى يفرض على كل شيء قوانينه ونظمه ، وينشر تعليمه وتربيته دون أى اكتراث بالله ورسله ..

أما الجماهير الغفيرة من ورثة الإسلام ، وحملة أسمائه فهى موشكة على التلاشى بعدما فقدت أسباب الحياة والنمو .

إنها لن تفنى في مذايحة جماعية (!) فلن يحتاج الأمر إلى ذلك !!  
إنها سوف تفني روحياً وثقافياً بعدما تقطعت جميع الأواصر التي تشد المجتمع المتدين ، وتحفظ عليه صبغته ، وتورث الأجيال المقبلة حقيقته ووجهته ...

وإلى أن تبلغ الأمور مداها وليس هناك مانع من بقاء مسجد هنا ومسجد هناك يصلى فيه واحد أو اثنان أو أكثر ...

وليس هناك مانع من تسخير وفد للحج من موظفين مخصوصين (!) ومن بعض العمران .  
ولعل الذين أرسلوهم كانوا يخرجون مستثمهم للدين والمتدينين !!

\* \* \*

وهذا النوع من الإسلام الذي تسمح به روسيا والصين ، والذى تهادنه الأحزاب الشيوعية العاملة في البلاد العربية وغيرها ، لا يمكننا أن نقبله ، ولا أن نعترف به ...  
إنه ليس الإسلام المفهوم من المصحف الشريف والنبوة الماجدة .

### إسلام في ظل الصهيونية؟!

وفي دولة «بني إسرائيل» يعيش بعض المسلمين الهمل .  
تقديم لهم دار الإذاعة اليهودية «ما تيسر» من القرآن الكريم .. ويسمح لهم بصلة الجمعة أحياناً فيما لم يهدم من المساجد الكبرى .

والعرب المسلمون الذين يقيمون في إسرائيل ضيف ثقيل في وطن بناء أصحابه ليكون لهم خاصة .

ومصير هذا الغريب الثقيل هو الطرد حتماً ، الطرد لدینه وشخصه كلّيهما ..  
لكن ما الإسلام المأذون به هنالك ؟

إنه لا يعدو بعض التقاليد التي التصقت بالبيئة العربية إلى جانب بعض العبادات الفردية التي تؤدي أو لا تؤدي في بيوت أصحابها .

أما تعاليم الإسلام ومراسمه وأركانه ونواقله فمفترض ابتداء أنها انقضت ..

وأما روح الإسلام التي تجعل المسلم في دولة بنى « إسرائيل » أخاً للمسلم في مصر والشام والجهاز ... فلا ... بداهة .

الإسلام هنالك إشارة باهتة مسوخة يحملها أوزاع<sup>(١)</sup> من المستضعفين الذين يكلفون بخدمة الصهيونية .

إذا كانوا لا يحسنون حمل السلاح لخدمة الدولة ، فهم يصلحون لأعمال الخدمة التافهة كي يتفرغ سادتهم لشنون الحرب والعدوان ...  
ومن الحمق الزعم بأن هذا إسلام .

إننا لا نقبل هذا الضرب من التدين ولا نعترف به ...

\* \* \*

والعلاقة بين الإسلام واليهودية تحتاج إلى فضل إيضاح .

إن الإسلام يَعْدُّ موسى -نبي اليهود- أخاً لـ محمد ، وشريكـا له في الدعوة إلى الله .  
وال المسلمين - استجابة لـ دينـهم - يؤمنون بـ موسى وإيمـانـهم بـ محمد ، ويرون التوراة التي جاء بها جـزءـا من الإسلام .<sup>(٢)</sup>

وقد كان اليهود صدر تاريخـهم الشعب الذي اختارـه الله لهـداـيةـ الـخـلـائق ، وظلت رسـالـاتـ السمـاءـ حـكـراـ فيـ جـسـهـمـ دـهـراـ طـوـيـلاـ .

إلا أنـهـذاـ الشـعـبـ مـلـ تـكـالـيفـ الإـيمـانـ ، وـاستـشـقـلـ قـيـودـ الصـلـاحـ وـالـعـدـالـةـ .

بلـ بـلـغـ الفـجـورـ بـهـ مـبـلـغـ التـعـدىـ عـلـىـ رـسـلـ اللـهـ وـاسـتـبـاحةـ دـمـائـهـ .

وـوضـعـ منـ إـصـرـارـهـ عـلـىـ عـوـجـهـ ، وـاستـغـرـاقـ الفـسـادـ لـجـمـهـرـتـهـ أـنـهـ لـيـسـ بـأـهـلـ لـتـلـقـيـ رسـالـاتـ اللـهـ وـإـبـلـاغـهـ ، فـغـضـبـ اللـهـ عـلـيـهـ ، وـصـرـفـ الـوـحـىـ عـنـهـ .

(١) الأوزاع : الجماعات .

(٢) من شروط صحة عقيدة الإسلام ، الإيمان بالأنباء جميعاً وكتابهم ، قال تعالى : « ... كل من بالله وملائكته وكتبه ورسله ، لا نفرق بين أحد من رسله ... ». البقرة : جزء من الآية ٢٨٥ . « المحق » .

واصطفى العرب ليقودوا الإنسانية جماء بكلمات السماء .

إلا أن اليهود لا يزالون على دعواهم بأنهم الأمة التي يجب أن تقود العالم ، وتسود الأرض ، وقد استبدت هذه الدعوى بنفر منهم ، واختلطت بشاعر مضطربة من التعلب والحدق .

ومن ثم تألفت الحركة الصهيونية العالمية مستهدفة إعادة الأرض المقدسة إلى اليهود ليتمكن الصهاينة من داخلها أن يفرضوا أنفسهم على العالم .

وهم يبغضون العرب أشد البغض ، ويحجدون رسالة النبي الخاتم أشد الجحود ، ولا علينا من بغضهم وجحدهم !!

ولكننا نتساءل : مم يستحق اليهود هذه المكانة التي يرونها لأنفسهم ؟ !  
إنهم - حيث كانوا - ناشروا الriba والزنا والحروب والدسائس ..

والدين لديهم أصرة قرابة بين جنس معين يهوي الانساب إلى السماء ثم هو - من شهواته ونزاواته - يتقلب في أوحال الأرض ..

ولقد استطاع هؤلاء أن يقيموا لهم دولة ، إبان عجز العرب ، وذهب ريحهم ، ووهن إيمانهم .

وأطلق الغالبون اسم إسرائيل - وهو نبى كريم - على دولتهم هذه !  
فهل اصطلحوا مع الله ، وقرروا الاستقامة على أمره ؟

كلا ، إن الدولة التي قامت بنيت يوم بنيت على المآثم والمظالم ، وظللت فى المكان الذى نُكِبَ بها قنطرة للاستعمار الجرم ، وجسرالكل اعتداء على العرب والمسلمين .

وأهل المشرق والمغرب يعلمون أن بنى إسرائيل فى دولتهم الجديدة لا تربطهم بالسماء صلة قريبة أو بعيدة .

وأن الوحوى الأعلى يستوحش فى ربوعهم الملائى بعيid التراب .

وأن زوال هذه الدولة بعض ما يقرب الإنسانية إلى مُثلها الفاضلة .

إن المسلم فى ظل ذلك الحكم الإسرائيلي الباغي يفقد دينه وكيانه ، يفقد عقيدته وشريعته ، وكرامته وسعادته ..

أما اليهود في ظل الحكم الإسلامي فلم يفقدوا ذرة من دينهم ، ولا من مكانتهم ...  
لقد عاشوا فرادي وجماعات طيلة أربعة عشر قرنا ، فلم يتعرضوا للمجازر التي  
تعرض لها إخوانهم في أوروبا .

ولم يفكّر المسلمون قط في استباحة حقوقهم المادية والأدبية لأنهم «أمانة» في ذمة  
المسلمين لا يجوز إخفارها ...

وإذا كان أسلاف اليهود الأولون قد عوملوا بصرامة لما خانوا المسلمين وما تلّو عليهم  
الوثنية الناقمة على القرآن والنبوة ، فإن هذه الصرامة تلاشت كل التلاشي لما استقام  
اليهود على الجادة .

وبasher اليهود نشاطهم التجارى في أوسع نطاق من الحريات المدوّنة ، والحقوق المصنونة .  
وحسبك أن أحدّهم أبى أن يعطى الرسول بضاعة إلى أجل حتى يرتنه درعه ،  
وكان لليهودي ما شاء .

ومات النبي ﷺ ودرعه مرهونة عند اليهودي ..

إن الدولة في الإسلام أبعد ما تكون عن التعصب ضد أتباع الديانات الأخرى ما  
داموا يعاملونها بشرف ، فلا يفكرون في بيعها لأعدائها .

عندئذ يكون لهم ما للMuslimين وعليهم ما على المسلمين ، دون تفاوت أو افتياط .

\* \* \*

#### بين الإسلام والمسيحية :

وليس هناك خصومات مسلحة بين الإسلام والمسيحية .

سواء كانت هذه المسيحية كما يتتصورها المسلمين ديانة توحيد حمل رسالتها النبي  
الإنسان عيسى بن مریم .

أو كانت ديانة تثليث تقوم على حلول الألوهية في البشر وافتداء ابن الإله بدمه  
خطايا بنى آدم ..

لأن المسيحية بالمعنى الأول جزء من الإسلام ، وعيسى ومحمد وغيرهم من  
المسلمين إخوة كرام ، جاءوا لتعليم الناس كيف يعبدون ربهم ويتهيئون للقاء ..

أما المسيحية بالمعنى الثاني فهي فكرة قبلها أصحابها وراجت لديهم .  
 ونحن - وإن أنكرناها إنكاراً تاماً - فلسنا بمرغمي أحد على اطراح ما يعتقد .  
 ولا يجوز أن نلتجأ إلى إكراه مادى أو أدبى لتحويل أتباع دين عن دينهم ..

إن الخصومة المسلحة تتشعب يوم تحول المسيحية إلى صليبية عنيفة تتشق الحسام  
 لبسط سلطانها ، وفتنة مخالفيها ، ومطاردة أصحاب العقائد المعاشرة ..

والصليبية اليوم في المجالين الثقافي والسياسي تفعل الأفاعيل للتنكيل بالإسلام  
 وتدواخ أمه ، ولفتهم عن دينهم الذي يؤثرون ، وشريعتهم التي يعتقدون .. !!

بل إن هذه الصليبية - في ميدان الاستعمار - تصطلح مع أعدائها التقليديين - من  
 شيوعيين ويهود - كى تحارب الإسلام وتهدد مستقبله .

ولا ندرى حتى متى يستمر هذا اللدد في العداوة !!

بيد أننا مضطرون إلى التنادى بالبيضة لمواجهة وإحباط مكايدته ...

ونظرة عجلى إلى اتجاهات الغرب الصليبي وبعوته التبشيرية ، ومؤامراته الدولية ،  
 وتهديداته العسكرية توحى بما هنالك <sup>(١)</sup> .

\* \* \*

عندما سقطت « الدولة الإسلامية » في القرن الماضي بعد ما فتك بها الأدواء  
 الخلقدية والاجتماعية وتفشت فيها العلل النفسية والسياسية اهتب الغرب الفرصة  
 السانحة واستطاع خلال مدة وجيزة أن يضع يده على أغلب الأقطار الإسلامية ، وأن  
 يقع الشعوب المذعورة في الحبائل التي نصبها فأضحت له فريسة سهلة ..

ولجأ الاستعمار الصليبي إلى ثلاثة طرق لمحاصرة الإسلام ومحاولة الإجهاز عليه :

١- منع الحكومات المحلية من الاعتماد على التشريع الإسلامي في سن القوانين  
 وإصدار الأحكام .

وإثارة عاصفة من التجريح ضد الأخذ بالشريعة وتعاليمها .

---

(١) في كتاب « التبشير والاستعمار » للدكتور عمر فروخ ، وكتاب « الشرق والغرب » محمد الغتيبة ، وكتابنا « التعصب والتسامح » « الاستعمار أحقاد وأطماع » « كفاح دين » « ظلام من الغرب » إلخ ، تفصيل لهذا الإجمال .

وتضييق الخناق على شعائر الإسلام إجمالاً حتى تنكمش الناحية الدينية في زاوية مهملة ..

وللاستعمار حيل دقيقة وسلطات مرهوبة تجعل إيماءاته في هذا الشأن أوامر منفذة بل أوامر يصدع بها العبيد وَكأنها تفكيرهم الخاص ووجهة نظرهم التي اقتنعوا بها ..

. ٢- التبشير بالنصرانية نفسها عن طريق المستشفى والمدرسة والملجأ وأساليب النشر المختلفة .

وعندى أن من حق كل إنسان عرض ديانته على الآخرين ، وبيان ما تضمنت من محاسن .

لكن رجال النصرانية يخطئون في اختيار الميدان الذي ينبغي أن ينشطوا فيه .

ويخطئون أيضاً في سياسة الخداع التي يتبعونها نحو جماهير المسلمين .

ومن حقنا أن نحاربهم كما نحارب القوى التي جاءت بهم ومكنت لهم .

والغريب أن بعثات التبشير تشكل تعاوناً أوروباً أمريكياً واسع النطاق ، وأن أعضاءها خليط من الدول الاستعمارية التي سيرت جيوشها لغزو الشرق الإسلامي والدول التي لم تشارك في هذا الغزو العسكري .

فللسويدي مثلًا نشاط تبشيري في إفريقيا الشرقية .

وقد أسس المبشرون السويديون ٤٠ مركزاً لنشر المسيحية في إريتريا - البلد الإسلامي المنكوب بالاحتلال الحبسى - .

وللنرويج أكثر من ٥٠٠ مركز للتبشير تتمتد حتى مدغشقر .

أما غرب إفريقيا فإن ألمانيا تولت نشر النصرانية فيه ، ولها كفاح كبير في أرجاء غينيا والكاميرون .

ومن أهم الجماعات العاملة هناك مؤسسة « بازل » و « برلين » ومؤسسة « الكنائس الإنجيلية » ، وقد افتتحت عشرات المراكز القوية للتبشير .

وفي سيراليون والجابون وجنوب إفريقيا ، قامت جمعية « نوتردام » الهولندية بإنشاء ٢٠ أسقفية مدت نشاطها الصليبي حتى وصل إلى تنجانينا في وسط القارة .

إذا جاء دور أمريكا في هذا الجهاد العظيم فاعلم أن لها أكثر من ٤٥٠٠ بعثة تعمل في طول إفريقيا وعرضها .

ونترك هذه الدول التى لم تسهم فى إذلال القارة القدية عسكريا واكتفت بجهد المقل .  
ونتناول بالإيماء العاجل أفاعيل إنجلترا وفرنسا - وإيطاليا أيضا - والدولتان الأوليان لم تدخلوا جهدا عسكريا ولا ثقافيا فى محاربة الإسلام ، وإنشاء أجيال جديدة تجهل تعاليمه أو تتنكر لها وتخاصمها !!

والجرحات الغائرة التى أصابت الإسلام من الاستعمار الإنجليزى الفرنسي ومن السياسة التقليدية المتوارثة لهاتين الدولتين لا تزال تقرن دما .

وقد تركت وراءها ذيولا هائلة من الفجور والانحلال والإلحاد كما تركت مشكلات إقليمية وقضايا سياسية شديدة التعقيد .

والكلمة التى تصور الحقد الصليبى على الإسلام أصدق تصوير هى ما قاله المستشرق « لورانس براون » :

« لقد كنا نتوجس خوفا من شعوب مختلفة لكننا بعد طول الاختبار لم نجد ما يبرر قلقنا .. خوفونا بالخطر اليهودى ، وبالخطر الشيعى ، وبالخطر الأصفر ، إلا أن هذه المخاوف لم تستند إلى أساس .

لقد وجدنا اليهود أصدقاءنا ... !!

ورأينا البلاشفة <sup>(١)</sup> حلفاءنا - يعنى فى الحرب العالمية الثانية - .

أما الخطر الأصفر فهناك دول كبرى تتکفل بالقضاء عليه ... !

إن الخطر الحقيقى يكمن فى نظام الإسلام وفى قدرة هذا الدين على التوسع ، والإخضاع ، وفي حيويته .

إنه الجدار الوحيد فى وجه الاستعمار الأوروبي .

هذه الكلمة الناضحة بالغل والسموم هى التصوير الحقيقى لموقف الصليبية من الإسلام ...

وال المسلمين الآن يلمون شعثهم فى جهد مستميت كى يستعيدوا مكانتهم ، ويستأنفوا رسالتهم .

خصوصا بعدما تبين للأمم المتكونة فى آسيا وإفريقيا أن الاستعمار يستخدم الدين غطاء لشهواته الحرام ...

(١) يقصد الروس .

وأنه لا يبغى شيئاً أكثر من الاستحواذ على خيرات بلادهم باسم الله .

يقول مстер « شترباولز » سفير الولايات المتحدة بالهند في كتاب له يتناول طبيعة الاستعمار : « إن أهالي روديسيا يتناقلون المثل الآتي : عندما جاء الرجل الأبيض إلى بلادنا كان لديه الكتاب المقدس ، وكانت لدينا الأرض ، أما الآن فالأمر بالعكس ، لقد أصبحت الأرض لدى الرجل الأبيض ولدينا نحن الكتاب المقدس » !!

٣- ومن أخطر الوسائل للنيل من الإسلام وتدويب حقائقه حكومات موالية للاستعمار عاطفة على أمانيه ومراميه .

وهذه الحكومات قد تكون مسيحية لحما ودما بينما تكون جمهرة الأمة المحكمة من مسلمين تائبين .

وقد تكون الحكومة خليطاً من وزراء مسلمين وأخرين غير مسلمين ، ولكن الصبغة الإسلامية باهته أو معدومة .

وقد تكون الحكومة إسلامية الأسماء ، بيد أن العهد المأخذ علىها يوم استقللت عن التبعية الأجنبية المكشوفة أن توالى الصهيونية ، وأن تナصر دول الغرب الصليبي ، وأن تعيش هادئة داخل هذا القفص الخبيث .

ويظهر هذا جلياً في أحوال الدول الأفريقية التي تحررت حديثاً ، فإن الإسلام هو الدين الأول في إفريقيا تليه الوثنية وتليهما النصرانية .

وهذا الترتيب مستغرب لأول وهلة .

فالشائع بيننا أن التبشير غير وجه القارة القدية وأدخل أهلها أفواجاً في دين المسيح .

وهذا خطأ ، فإن الإنجليز في جنوب السودان ، والبلجيكي في الكونغو ، والبرتغاليين في أنجولا وغيرهم لم يستطيعوا - برغم الجهود الهائلة - أن يصنعوا شيئاً يذكر أكثر من تعليم عدد كبير أو صغير من الشبان لغة المحتلين وديانتهم ، وهذه الطليعة المسيحية المشققة هي التي تقود البلاد .

أما الجماهير فإن شارات المسيحية فيها مفتولة وعائمة .

وعندما يترك الأوروبيون والأمريكيون هذه البلاد فإن تاريخ الرجل الأبيض كفيل بمحو آثاره كلها ، حتى ما يكون منها قد واتته ظروف الاستقرار .

من أجل ذلك يحرص الاستعمار وهو يترك إفريقياً أن يخلف وراءه حكومات حانقة على الإسلام ، حرية على تشتت أهله ، وقوية شعائره .

والحق أن الإسلام في إفريقيا يواجه محنًا سوداً وأن شعوبه المتطلع إلى غد حر تلقى التجاهل أو الإعناد من هذه الحكومات «الوطنية» التي تألفت غالباً رحلاً المستعمرون البيض !!

ولا نضرب الأمثال حال الإسلام وأهله في بقاع كثيرة فإن سرد هذه المأساة يطول .

وحسب القارئ أن يعرف أن «قسيساً» في غانا شرح الله صدره لإسلام فكانت عقبى اعتناته ل الإسلام أن زج به في السجن !!

المعروف أن نصف «غانا» على التقرير مسلمون ، وأن « السنغال » تضم٪.٩٠ على الأقل من المسلمين .

ورؤساء الدولتين مسيحيون !!

وكذلك «نيجيريا» التي يعيش بها خمسة وثلاثون مليون مسلم .

ولعل المثل الذي يحتاج إلى طول تدبر وعجب هو الحبشة !!

فإن هذه الدولة في حدودها الأصلية الأولى كانت تجمع خليطاً متقارب العدد من المسلمين والنصارى .

ثم أعادها الغرب الصليبي إعانت هائلة عسكرية وسياسية فاستطاعت أن تبتلع «إريتريا» الدولة التي يدين تسعة عشرها بالإسلام<sup>(١)</sup> .

ثم فتحت فمها مرة أخرى وقضمت شمالي «الصومال» . وهو مسلم كله .. وبعد أن تضاعفت رقعتها أعلنت الحكومة سياسة تنصير وحشية مبيدة .

فإذا الإسلام الذي يعتنقه ٦٥٪ من السكان في الدولة الجديدة يتحول إلى عقيدة خارجة على القانون باعثة على الاشمئزاز والسخط !

نعم ، في «الحبشة» إسلام غامض مستباح قد يسمح له بالعيش في بعض المساجد المهانة ، حيث يجتمع لفيف من الفقراء المنكسرین ليسمعوا خطيباً يقرأ لهم

(١) وبعد انفصال «إريتريا» المسلمة مؤخراً عن لها رئيس مسيحي لشعب معظمه يدين بالإسلام .

من ديوان ألغت خطبه في عصر المماليك ، وتناولت أطرافا من الزهد في الدنيا والأمل في الجنة والخوف من النار .. ثم ينتفض أهل المسجد آயين إلى بيوتهم فرادى مسرعين ، كأن عاصفة من الريح والجليد تهدد حياتهم !!

ولا غرو في بقايا الإسلام في تلك البلاد متروكة في النزع الأخير لا تسعفها نجدة ولا تواتيها حياة .

ليس لمسلم هنالك أن يلتحق بوظيفة ، ولا يلحق أولاده إلا بمدارس التبشير ولا أن يقرأ كتابا حيا ، إن كان من أهل القراءة .

أما جماهير الأميين الذين قد ينمون على مر الزمان فلا مانع من بقائهم ولا حرج أن يبقى بينهم الإسلام ، إسلام الفقر والجهل ، إسلام الضياع والمهانة ، إسلام الانقطاع والوحشة .. !!

وفي ربيع الأول سنة ١٣٨٠ الموافق ١٩٦٠ أقر البرلمان الحبسى مرسوما بإلغاء المحاكم الشرعية وإخضاع المسلمين فى شئون الزواج والطلاق والميراث للقانون العام .

وهو قانون يرفض رفضا باتا أن يعترف بالكتاب والسنّة .

وتحبس صيحات الاستنكار في حلوق أصحابها تحت ضغط الرهبة السائدة ، ثم يُألف المهزومون الصمت والاستكانة .

وفي ظلهما يقال : إن المسلمين باقون . وإن الإسلام موجود !!

أجل هو موجود إلى حين .. ثم يولي - نتيجة هذه السياسة - في خبر كان ..

والغريب أنه بعد كتم أنفاس الإسلام وأتباعه على هذا النحو الشائن ، ترتفع صيحات جديدة منادية بالأخوة الإفريقية وإقرار الواقع على ما هو عليه .

ونحن نرحب بالأخوة الإفريقية المتحررة من الاستعمار والصهيونية ، المتاحة لكل إفريقي أن يحيا وفق ما يشاء من عقيدة ونظام .

أما المداهنة على أشلاء الدين المهيض الجناح فلا ..

## طبيعة الإسلام:

إن للإسلام الذي ارتضاه الله دينا خلقه شيئاً آخر غير هذا الموت الأدبي والمادي الذي يربى على الرقعة الإسلامية التعيسة .

إنه شيء آخر غير هذا الركام العجيب من الحق والخرافة ، والجمود والفك ، والعصمة والشهوة ، وأحوال الأرض وأشواق السماء .

إنه جملة الحقائق التي تنزل بها الوحي الأعلى على الإنسان الوضيء الذكي ، الطهور القوي محمد بن عبد الله لتكون بصيرة هادية للناس ، ورحمة شاملة للعالم : ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾<sup>(١)</sup> .

ويستحيل في هذا البيان الجامع أن نقبل عبشاً يتناوله بالمحو والإثبات والقبول والافتياض .

إن الإنجليزي المسيحي لا يشعر بحرج أن يحيا في ظل قانون للمواريث يمنح الابن الأكبر التركة كلها . !

ماذا خسر ؟

إنه ليس في دينه ما يرد هذا . . .

لكن المسلم لا يجوز بتة أن يقبل العيش في ظل قانون مثل هذا يخالف نصوص كتابه .

إن الآيات كلها متشابهة مت Manson .

ويوم يقضى بتعطيل إحدى الآيات ، فإن العدو لن تقف ، وسيسرى العطل إلى الوحي كله ، ويعم الظلم !!

أمس قدر الاستعمار على خلق قوانين تحكم بغير ما أنزل الله .

والاليوم تتفانى شرائع العبادات والأخلاق بعد ما فنيت قبلها شرائع العاملات والجنایات .

وغداً تنهار دعائم العقيدة ، وتنتقضى آيات التوحيد ، ويتجدد اليوم الآخر ، ويكون أمام جماهير المسلمين أحد طريقين إما الإلحاد الشيوعي ، أو الثالوث الصليبي .

(١) النحل : ٨٩ .

ومن الآن نحن نعترض هذا المسير ، ونحذر من هذا المصير ، ونستصرخ أصحاب  
اليقين وأولى الألباب أن يوقفوا هذه الردة المجنونة .

والعاصم منها شيء واحد .. !

العودة المطلقة إلى هذا المصحف المهجور .. !!

\* \* \*

ونسائل : ثم أين الإنسان المسلم الذي هو حجر الزاوية في البناء الإسلامي كله ؟ !  
إن الإنسان المسلم شخص لا يخلو ضميره من الله ما دام له قلب نابض بالحياة .  
الإنسان المسلم رجل كان أو امرأة يستيقظ مع الفجر ليقف بين يدي الله طالبا هداه  
راجيا جداه <sup>(١)</sup> . قبل أن ينطلق كالسهم في ميدان الحياة كادحا كاسبا .

وهو يعود إلى الله مرة أخرى قبل أن يأوي إلى فراشه ويستعد للمنام . لابد أن  
يصلى العشاء خاتما بهذه الصلاة خمسة أوقات وقفته بين يدي ربه حينا بعد حين .

والمفروض في المجتمع المسلم أن هتفات المؤذن تشق حجاب الصمت ، أو تعلو  
ضجيج السباق الراكب طلبا للمادة . كى يستجيب السامعون لها كلهم من رجال  
ونساء وأولاد ينتظمون في المغاريب صفوها صفوها .

الإنسان المسلم رجل تعلم من دينه صواب النظرة إلى الأمور فهو يحسن الحسن ،  
ويقبح القبيح ، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر .  
المعروف في كل شيء ، والمنكر من كل شيء .

المعروف والمنكر في العلاقة بين الذكر والأئم ، وبين الأبيض والأسود ، وبين  
المختلفين في الأديان ، والمتشارجين في الحقوق .

وهو بإزاء هذا كله سناد للخير وحرب على الشر .

ينصر الأخيار ويخذل الأشرار ، قياما بالواجب ، وحماسا للمبادئ التي ينبغي أن  
تسود ونكرانا للأثام التي ينبغي أن تخفي ..

(١) عطاءه .

والإنسان المسلم يتحرى مرضاه الله فيما يفعل ويترك .

وهو يعرف أن الله لم يدع البشر دون نظام يضبط أمرهم وقضاء حق يفصل في خصوماتهم فهو - بما وَقَرَ في قلبه من إيمان - يعظم أوامر الله ويرعى حدوده ﴿ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ﴾ .<sup>(١)</sup> وهو يحرص كل الحرص على تحكيم الله في منازعات عباده .

لأن ذلك أولاًً حق الله . ولأنه آخرًا ضمان العدل : ﴿فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً﴾ .<sup>(٢)</sup>

والإنسان المسلم لا يعبد هذه الحياة أو يراها الوجود كله أزله وأبده : لا .

إنها فترة يجتازها الأحياء ليختبروا خلالها : أينسون ربهم أم يذكرون؟  
أيحرثون دينه أم يوقرون؟

ثم هم منقلبون إلى الله يقيناً ليجزى كل واحد منهم بما قدم وأخر .  
ومهما طال المدى فلا بد من عود إليه .

فإنك كالليل الذي هو مدركي وإن خلت أن المنتأى عنك واسع

والإنسان المسلم يتعرف على آيات الله في كونه العجيب ، ويحتفى بالعلم الذي يشرح دقائقها وقوانينها ، ويحترم منطق الحياة الذي يصف وسائل النجاح والفشل .  
ولكنه لا يجعل من العلم حجاباً عن الله ، ولا من الكدح للحياة تنمية للشهوات .  
والبيئة التي يعيش فيها الإنسان المسلم ينبغي أن تخصب بهذه الحقائق وأن تكون معينة على ازدهارها .

فإن من أهم وظائف الحكم في الإسلام أن يهدى لأتباعه الحياة التجاوبية مع مشاعرهم النفسية ، ومعاملاتهم الاجتماعية ، في الوقت الذي يكفل فيه للأخرين عقائدهم وعباداتهم ..

\* \* \*

(٢) النساء : ٦٥ .

(١) الحج : ٣٢ .



## الحكم المدني :

وفي العصر الحديث قامت في الشرق الإسلامي حكومات مدنية كثيرة توطدت سلطاتها بين المحيطين وانصوت تحت لويتها جماهير المسلمين .

وهذه الحكومات - في أشرف صورها - أدت للشعوب خدمات من الحق أن نعرف بها ، فقد جاهدت لتحرير البلاد من النير الأجنبي وقادت حركات نزيفه لإقرار الكرامة الوطنية .

ومن رجال هذه الحكومات المدنية من ثابر على تحسين الأحوال الاجتماعية والاقتصادية التي كانت سيئة جدا في أعقاب اضمحلال النظام الإسلامي ..

ووجه هذا النفر الخلص في رفع المستوى الثقافي والعمري لا يسوغ إهداره ولا تناسيه ، خصوصا أنه أصلح بعض العوج الذي ساد أرجاء الأمة الإسلامية المترامية الأطراف في ظل السلطان التركي الشroud ..

ثم إنه من العدل أن نتوه بالدستائر الفضفاضة التي ساقت للأفراد حريات رحبة كانوا من قبل محروميين منها ، وأتاحت مختلف الطوائف انطلاقا فكريأ وعاطفيا موّارا<sup>(1)</sup> بالحياة والحركة .

إننا نقر بهذه الحسنات لأننا نبصر الواقع كما هو ، ولا نبخس الناس أشياءهم ، لكن النجاح الذي حققته هذه الحكومات في تنظيف الأوطان من الاستعمار الأجنبي كان العامل الأكبر فيه هو الجهد الإسلامي الذي اندفعت بحرارته جماهير التائرين .

والإنجليز والفرنسيون والطليان والهولنديون لم تتزلزل أقدامهم في البلاد التي احتلوها ، ولم يُكرهوا آخر الأمر على الجلاء منها إلا تحت تأثير هذا الجهد الموصول ..

والمشروعات العمرانية والثقافية التي نجحت وأفادت كان العامل الأكبر فيها ضمائر المؤمنين الذين يؤدون واجباتهم بإخلاص ويغلب على مسالكهم طابع الجد والدقة .

ولما كانت الحكومة المدنية ليست - في جوهر تكوينها - وثيقة الصلة بالدين فإنه سرعان ما تطرق الوهن إلى عملها وهببها .. فتعثر خطوها في كل ناحية .

وإذا بقيت على هذه الحال فإنها ستفقد أرباحها التي حصلت لها بعرق ودم الأجيال المؤمنة وحدها ..

---

(1) مائجا .



إن هذه الحكومات لم تهتم بال التربية الدينية فنبت الأفراد على طبائعهم دون تهذيب .  
وسعه العلم وطول الدراسة مع فقدان العقيدة الدافعة الوازعة لا يجديان فتيلا ،  
خصوصا في مجتمع تشتت بترابه معالم الإسلام ، فهي لا تفتأ تثبت نفسها ،  
وتتقاضى حقها في التوجيه والقيادة .. !!

وقد رأينا مشروعات لا ينقصها صواب الفكرة ولا صدق الوجهة .

ومع ذلك فقد زافت وذابت ، لا لشيء إلا لأن الأيدي غير المتوضئة هي التي  
باشرتها ، والقلوب الخالية من الله هي التي سيرتها .

إن الحكومات المدنية - في البلاد المسلمة - سوف تعجز عن تحقيق شيء طائل ما  
دامت مصرة على عزل الدين عن الحياة ، وما دامت مصرة على تعريض المجتمع  
لعواصف التحلل والمجون والفوضى التي تهب من كل وسائل الإعلام ...

إن الفراغ والبرود اللذين يغمران النفوس - في ظل النظم المدنية المتوجهة لأحكام  
الإسلام - يستحيل أن تنجح بهما نهضة بل يستحيل أن تبقى معهما أمة ...

وقد كان الأستاذ « عمر بهاء الأميري » يعني هذه الحقائق عندما قال في المحاضرة  
التي ألقاها بقاعة الجامع الأزهر :

« لعلى لا أكون مغاليا إذا قلت : إن آفة الآفات في أوطاننا اليوم هي اشتغال أحزابنا  
وحكوماتنا وحركتنا السياسية والاجتماعية وسوهاها بقضايا الأوطان الدائمة والطارئة  
اشتغالا يصرف الجهد عن إعداد المواطن الصالح الذي يستطيع وحده أن يحمل العبء ،  
ويثبت في الملمات ، وينتج في بناء الوطن على أساس وطيدة من الإيمان والقوة والعرفان ..  
فالموطن المسلم اليوم - وأكاد أقول جازما في العالم الإسلامي كله - ينشأ مُسيّبا  
مرسلا مع فتنة الحياة الصاخبة تميل به ذات اليمين وذات اليسار .

فهو في البلاد المستعمرة ضائع في غمرة الكفاح الوطني المتحرر .

وهو في البلاد الناعمة بظلال من الاستقلال وائب مع العواطف الوطنية في  
وثباتها العامة .

وهو هنا وهناك يحس بشيء من الغرور يخيل إليه معه أنه بهذه المشاركة أدى كل واجبه  
ويات بذلك حق التحلل من ضوابط كثيرة كانت تقيده في حرم الأسرة والمدرسة والمجتمع .

والقائمون على أمور المسلمين والعرب ترهقهم مشكلاتهم الكبرى ، وتصرفهم العناية بقضايا الأوطان عن العناية بتكوين المواطنين !

وهكذا يترك إعداد المواطنين إلى ظروفهم الخاصة من عائلية ومعاشية واجتماعية .

ومن هنا تضييع كفاءات لم يوفر لها الصقل والشحذ والتوجيه .

ومن هنا تنشأ انحرافات أخلاقية وإجرامية وفكيرية و . . .

ومن هنا تهدر طاقات بشرية هائلة يحتاج إليها كل وطن من أوطان المسلمين والعرب لصلاح شأنه والتغلب على مشكلاته والنهوض بشتى أغبائه .

إننا إذا رسمنا لكل مواطن من جماهير المسلمين خارطة تبين لنا حقيقته الثقافية والاجتماعية والسلوكية والاقتصادية والجثمانية . . . ثم كررنا رسم هذه الخارطة عاماً بعد عام نراها في الكثرة الكاثرة لا تكاد تتبدل وتتقدم إلا بذر يسير . ونراها في القلة الضئيلة تتقدم في بعض النواحي تقدماً غير موجه ولا موزون ونراها في البقية الباقية مذبذبة حيرى بين التقدم والقهقري وكل ذلك تبعاً للأوضاع العامة والخاصة المتروك حبلها على غارب<sup>(١)</sup> الظروف والصدف ، وهكذا تلبت الفراغات الهائلة في مختلف مراافق الحياة في شتى أوطان المسلمين تنتظر دون جدوى من يشغلها وتستعين في كثير من المواطن بالخبرات الأجنبية الغريبة عن روحنا وفلسفتنا .

إن المواطن - مسلماً أو عربياً - يعيش في أزمة حائرة في كل شيء ترهق أعصابه وتشل قواه .

فالعروبة تتلبس شكل العصبية في كثير من الأحيان .

والدعوة إلى القومية العربية قد تستهدف مجرد الدعاية ، وتنقلب أسلوبها « تهريجياً » والإسلام - عقيدة المسلم ونظامه - لم يعرض عرضاً واضحاً واحداً .

وحلول المشكلات في ضوئه لم ترسم بجلاء !

نعم قد قامت خلال السنوات الأخيرة محاولات فكرية ناضجة لعرض بعض جوانب الإسلام بشكل نير جلى ، ولكنها لم تستوعب نظام الإسلام بأجمعه ، ولا

(١) الغارب في الأصل : ما بين السنام إلى العنق ، والمراد متروكة تفسى كيف شاءت .

تناولت سائر المشكلات فضلاً عن أنها بقيت أفكاراً في كتب لا تكاد توجد أية هيئات أو جماعات تربوية تجعلها اعتنقاً حياً في نفوس المسلمين .

والذين تأثروا بهذه الجهود الخيرية عقلياً ، لا يكاد يوجد بينهم من ينعكس تأثيره العقلي هذا على سلوكه .

وإذا وجد . فوجود قاصر على الأفراد ، وفي حدود سلوكهم الشخصي ، لا يعني في الوجود الاجتماعي والسلوك العام كثيراً !

المواطن في بلاد العروبة والإسلام يعيش في أزمة من شك ، فالمذاهب الاجتماعية والسياسية والفكرية تغزوه وتترك في عقله أقل ما تترك تشويشاً ونصباً ، والوجهات السياسية المختلفة وما تجنبه كل وجهة من وسائل الدعاية لذاتها والهدم في سواها تحترمه نعمة الثقة والاطمئنان .

والأحداث التي تكتنف بلاده والعالم - وأحداث العالم قد أصبح بعضها مربوطاً ببعض - تحيل حياته إلى مرجل من القلق ، وتسلب أيامه سكينة الاستقرار ، وهو إلى جانب كل ذلك يكابد في أمور معاشه ويحار في أساليب عيشه بين القديم الذي درج عليه والجديد الذي غزا مجتمعه ، دون أن يوجد من يأخذ بيده إليه ويدريه عليه !

إن الواقع المؤلم للمواطن الذي شرحتنا فيما تقدم بعض ملامحه العامة والخارطة التي رسمناها لحياته التي تنصرم عاماً بعد عام ليدلان بوضوح على جمود قابلities المواطنين في ظل حياتنا القائمة رغم ما فيها من بوادر نهضة عامة مباركة .

إن فلسطين تنتظر التحرير ، والجزائر تترقب المدد ، وأوطاننا جموع تحتاج إلى تعبة القوى وتدعم الجهود وإحكام الخطة للتخلص من الرواسب الفتاكية للاستعمار البغيض التي لا تزال تعيث بیننا فساداً .

وإن الإنسانية الحائرة المعدبة وراء كل ذلك ترنو إلينا أملة إنقاذهما من جديد .

إن الجيل الصاعد المتطلع إلى المجد يتطلب إعداداً صالحاً متدرجاً متيناً ليستطيع سد الثغرات وحمل الأعباء التي وضعها القدر على كاهله الفتى .

فلابد لنا من إنارة جوانب الإيمان الوعي في نفسه لأن العقيدة السديدة هي حجر الزاوية في كل عمل مثمر بناء .

والدعوات التي تحاول خلخلة الدين القيم في نفوس الناشئة دعوات استعمارية مدسورة هداة . وإن العزائم لا يبطئها شيء ، والشعوب لا يضعفها داء كتضارب الجهود ، وفرق القادة ، وتخاذل رجال الإصلاح .

إن الإسلام اليوم مظلوم في حياتنا الخاصة وال العامة ، يكاد يضيع بين المتظاهرين باعتنائه ، البعيدين عن حقيقته ، وبين المتنكرين له عن جهل أو غرض .

وأما القلة الوعية من دعاته فتخلق حولها الأباطيل ، وتوضع في سبيلها العرائيل .. !! أ. ه.

\* \* \*

ونقول نحن : إن البلبلة النفسية والاجتماعية ستظل تهز كل شيء وتذروه بدد ، وستظل تجر الكوارث في الداخل والخارج .. حتى نصل ما بيننا وبين الإسلام في ميدان التربية والتعليم ، وفي ميدان الإدارة والتشريع ، وفي ميدان الاقتصاد والسياسة ، وفي شعائر الحياة العامة والخاصة كلها ..

عندئذ تنتظم مشاعر الأدب الاجتماعي ، والكافح السياسي في منهج معروف المنبع والمصب ، فلا يعروه تناقض ولا تضارب ، ولا يشينه ضعف أو فراغ .

وفي ذلك يقول الأستاذ عمر :

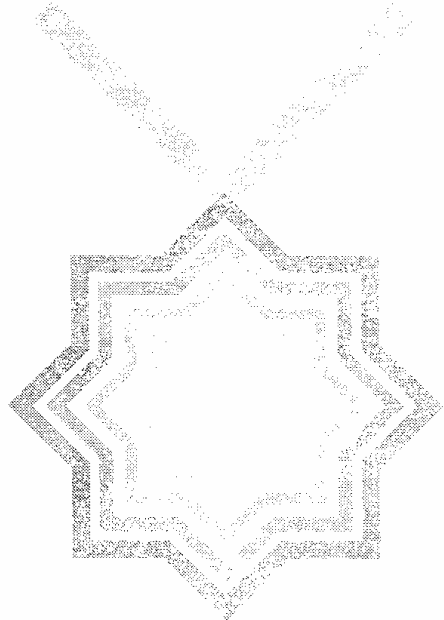
وهذا نداء مجد الجدود  
قدِّيماً من شرعة التوحيد  
فيه وفتكه المنكود  
والغرب في صراع مجيد  
شفاء لجسمه المكدود  
هدياً ورفعـة في الوجود

قادـة العرب هذه فرصة العمر  
وحدوا العرب بالـى وحد العرب  
أنقذـوا الكـون من تحـكم هذا البـغي  
أنقذـوه من التنافـس بين الشـرق  
قد ضـوى (١) جـسمـه فـكونـوا دـواء  
كنـتم خـيرـأمة أخرـجـتـلـلنـاسـ

\* \* \*

(١) الضـوى : الـهـزالـ .

# **مسير الإسلام بين المجتمع والدولة**



## مسير الإسلام بين المجتمع والدولة

أَتَ هُدَى إِلَيْهِ إِنَّ رَبَّ الْعَالَمِينَ مَتَّسِمٌ بِالشَّمْوَلِ وَالْإِحْاطَةِ ..

وَإِذَا كَانَتْ أَصْوَلُ هَذَا الدِّينِ هِيَ الَّتِي بَلَغَهَا جَمِيعُ الْأَنْبِيَاءِ السَّابِقِينَ ، فَإِنَّ أَصْوَلَ هَذَا الدِّينِ وَفِرْوَاهُ هِيَ الَّتِي قَدَرَ اللَّهُ - جَلَ جَلَالَهُ - أَنْ تَصْبِحَ سِيرَةُ إِنْسَانٍ فِي الْأَرْضِ أَخْرَى الدَّهْرِ .. وَأَنْ تَنْتَظِمْ شَمْلُ الْبَشَرِ فِي الْقَارَاتِ الْخَمْسِ ..

لَنْ يَجْعَلْ بَعْدَ مُحَمَّدٍ رَسُولًا ، وَلَنْ يَنْزَلْ بَعْدَ قُرْآنٍ وَحْيًا ..

فِي هَذَا الْمَصْحَفِ كُلُّ مَا يَفْتَقِرُ إِلَيْهِ الْعَالَمُ مِنْ رَشْدٍ وَطَهْرٍ ..

وَخَيْرُ الْلِّلَّاتِ أَنْ يَشْبُوَا إِلَى هَذَا الْكِتَابِ مُتَعَلِّمِينَ ، بَدْلًا أَنْ تَدْمِي أَعْقَابَهُمُ التَّجَارِبُ الْفَاشِلَةُ ، وَالْمَنَاهِجُ الْبَاطِلَةُ ﴿ وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ .<sup>(1)</sup>

وَهُنَا نَجِيبُ عَلَى تَسْأُلِ شَاعِرِ الْأَلْسُنَةِ كَثِيرَةٍ ، يَقُولُ أَصْحَابُهَا مُعْتَرِضِينَ : إِنَّ إِلَيْهِمُ الْإِسْلَامَ الَّذِي قَرَأْنَا لَكُمْ وَلَغَيْرَكُمْ بِحُوَثًا مَطْوَلَةً فِي شَرِيعَتِهِ وَعَقِيدَتِهِ نَظَامٌ مَثَالِيُّ ، أَوْ بِتَعْبِيرٍ آخَرَ نَظَامٌ خِيَالِيٌّ !!

وَأَنَّ تَارِيخَ الدُّنْيَا لَمْ يَعْرِفْ إِلَّا سَنِينَ عَدْدًا فِي دُولَةِ الْخَلَافَةِ الرَّاشِدَةِ !!

وَإِنَّ الْحَيَاةَ إِلَيْهِمْ بَعْدَهَا مَا جَتَّ بِالْفَتْنَ وَالْأَحْدَاثِ الْجَسَامِ ..

فَدُعُونَا نَسْتَحْدِثُ مِنَ الْأَفْكَارِ وَالْأَسَالِبِ مَا يَكْفِلُ لَنَا الْاسْتِقْرَارُ وَفَقَ مَا نَشَتَهِي !!  
إِلَيْهِمُ الْإِسْلَامُ يَصْبِعُ الْحَيَاةَ الْعَامَةَ أَغْلِبُ تَارِيْخَهُ :

وَنَقُولُ لِهُؤُلَاءِ : عَلَى رَسُولِكُمْ ، إِنَّ الْمُسْلِمِينَ ظَلَوْا أَلْفَ سَنَةٍ وَهُمْ - بِهِذَا الدِّينِ - أَنْصَرُ أَهْلَ الْأَرْضِ عِيشَا ، وَأَرْفَاهُمْ فَكْرَا ، وَأَعْلَاهُمْ مَسْتَوِيٌّ !!

كَانَتْ الْأُمَّ الْنَّصَرَانِيَّةُ وَالْيَهُودِيَّةُ وَالْوَثْنِيَّةُ دُونَ جَمَاعَةِ الْمُسْلِمِينَ بِيَقِينٍ ..

بَلْ كَانُوا يَرَوُنَ الْحَيَاةَ إِلَيْهِمْ طَلِيعَةَ نَيْرَةٍ ، وَقُوَّةَ باهْرَةٍ ..

وَصَحِيحٌ أَنَّ الْمُسْلِمِينَ - وَهُمْ بَشَرٌ خَطَّاءُونَ كَفِيرُهُمْ مِنَ الْبَشَرِ الْخَطَّائِينَ - لَمْ يَحْتَفِظُوا بِالْأَوْجِ الَّذِي رَفَعَهُمُ اللَّهُ إِلَيْهِ ، وَلَمْ يَلْتَزِمُوا وَصَاحِبَيِ السَّمَاءِ الَّتِي شَرَفُهُمُ اللَّهُ بِهَا ...

(1) الأنعام : ١١٥ .

ولكن الأفق الذى هبتو إلية بتفريطهم كان أسمى من آفاق الحياة فى الأمم الأخرى . !  
ولم يهوا المسلمون من عَلِ ، ويسقطوا من عين الله إلا يوم قطعوا حبال الإسلام ،  
واستهانوا بروابطه .. !!

حينئذ سلطت عليهم الأم التى كانت قد يعا تعلم منهم وتقفو آثارهم ، وتلك سُنَّة  
الله فى خلقه ﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لَأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا﴾ . (١)  
وهذا الكلام الجمل يحتاج إلى تفصيل وبيان .

الإسلام ليس شكل دولة وبرنامج حكم .. وحسب ، إنه دين متعدد التعاليم ،  
متسع الميادين .

وشعَّبُه الذى تتفرع فى الحياة تفرع القنوات فى الأودية أو تفرع العروق فى الجسم  
كثيرة ، وصفها النبي ﷺ بأنها بضع وسبعين شعبة ..

وهذا عد ليس للاحصاء ، ولكن لبيان استيعاب هذا الدين لمناخ النشاط الإنساني كله .  
العقائد جزء من الدين .

والعبادات جزء من الدين .

والجهاد الاجتماعى لإقرار المعروف وتغيير المنكر جزء من الدين .

والتنظيم الاجتماعى لإقامة العدل وإقصاء الجُور جزء من الدين .

والجهاد العسكري لحماية الإسلام وتقدير الحريات الأساسية للعقل والضمير ومقاومة  
البغى والإلحاد ، جزء من الدين .

وحراسته الأم فى الداخل ، وإقامة المحاكم لإنهاء المنازعات ، وحراسة حدود الله ،  
جزء من الدين .

وببناء المساجد والمدارس للتربية الروحية والفكرية ، جزء من الدين .

وأخيرا .. ودون استقصاء السلطة المشرفة على هذا كله جزء من الدين .

وقد ظل الإسلام - كما سبق القول - محور الحياة الفردية والاجتماعية والسياسية  
قرابة عشرة قرون أو أكثر .

(١) الإسراء : ٧ .

ييد أن هناك أخطاء شابت الحياة الإسلامية في بعض نواحيها .  
ولكن هذه الأخطاء لا يجوز الزعم بأنها عطلت الإسلام نفسه ، أو باعدت بين  
حقائقه وسير التاريخ ..

### الانحراف في شكل الحكم !!

لقد تغير شكل الدولة أيام « معاوية بن أبي سفيان » فاختفى النظام الجمهوري  
الرقيق ، وحل مكانه ما يشبه النظم الملكية المعروفة في أقطار الأرض الأخرى .  
وجمهور المسلمين متافق على تحطيمه معاوية فيما صنع .  
وجمهورهم يرى الخلافة بيعة حرمة يختار لها أكفاء المسلمين لمنصب الرئاسة .  
ونحن مع خاصة المسلمين وعامتهم في هذا الرأى .

على أن هذا التغيير في الشكل السياسي للدولة الإسلامية لا يعني تغييراً ما في  
الإسلام نفسه ، عقائده ، وشرائعه ، وكتابه ، وسننته ... !!

بل إن الحاكم - الذي احتل مقعد الرئاسة ، أراد أن يثبت جدارته به - وإن جاء  
بطريق مفتعل - فتبني جميع المثل الإسلامية ، واجتهد في الداخل والخارج أن يقيم  
أحكام الإسلام ويحترم معالمه كلها .  
ومن هنا رأينا السبيل الإسلامي ينساح في المشارق والمغارب .

وإن كان الخلفاء ملوكا .. !!

ورأينا الثقافة الإسلامية تتقدم حضارة مشرقة يكون الإسلام حمتها وسدتها .  
ومن الخير أن ثبت كراهية هؤلاء الرؤساء وصفهم بأنهم ملوك !!

لقد كانوا يعتدون أنفسهم خلفاء عن صاحب الرسالة في إبلاغ الدعوة وسياسة  
الناس بالإسلام وتوجيهه مصالح الدنيا إلى هذه الغاية .

ومع أن أخلاقهم في الحكم كانوا يجيئون بطريق ولایة العهد ، فإن هؤلاء الخلفاء  
كانوا يحرصون على تصحيح « الشكل الدستوري » بتوفير بيعة لل الخليفة الجديد يجعل  
وجوده نابعاً من إرادة الأمة .

واجتهد عامتهم فى أن يقوموا بواجبات الحاكم المسلم ، فكان الخليفة يوم الناس فى الصلاة الجامعة ، ويخطبهم ، ويحتج بوفودهم ، ويقود الجيوش لمقاتلة أعداء الإسلام ! وكانوا يبدون الغيرة على شارات الإسلام ، ويوصون بنشر العلم ، ويحتفلون برجالاته . والمعروف أن مالكا ألف كتابه « الموطأ » بتوصية من « أبي جعفر المنصور » كى يبصر الجمهور بالفقه الإسلامي . . .

وكان يريد جمع الناس عليه لولا أن مالكا - لرسوخ قدمه فى الدين - رأى أن يدع الناس يختارون لأنفسهم ما يشاءون من مذاهب الفقه . . .

وانظر إلى « هارون الرشيد » كيف يذكر « أبي حنيفة » وهو يعلم رأيه فى دولة بنى العباس ، ورفضه أن يتولى لهم القضاة . فقد سأله الرشيد « أبي يوسف » قاضى القضاة فى عهده : صفتلى أخلاق أبي حنيفة ، فقال : « كان والله شديد الدفاع عن حرمات الله ، مجانبا لأهل الدنيا ، طويل الصمت ، دائم الفكر ، لم يكن مهذارا ولا ثرثرا ، إن سئل عن مسألة كان له فيها علم أجاب ، وما علمته - يا أمير المؤمنين - إلا صائنا لنفسه ودينه ، مشتغلا بنفسه عن الناس ، لا يذكر أحدا إلا بخير » .

فقال الرشيد : « هذه أخلاق الصالحين » .

\* \* \*

وهؤلاء الرؤساء الذين سمو أنفسهم أمراء المؤمنين ، والذين أحبوا أن يشرفوها بصفة الخلافة عن الرسول ﷺ كانت جمهرتهم بين قوى فى خدمة الإسلام ، أو مقتصد ، أو كليل الذهن واليد . .

لكن يستحيل أن يعطلا أحداً أو قصاصاً ، أو يجحد فريضة ، أو يستهين بشعيرة ..  
الإسلام فى أيامهم دين الفرد والمجتمع والدولة . .

وإذا كان علماء الدين يرون حرجاً في الاعتراف بصحة الطريقة التي وصل بها أولئك الخلفاء إلى الحكم ، فإن هؤلاء العلماء لا يسعهم إلا معاونة هؤلاء في عزمهما على خدمة الإسلام واستقفالهم في رفع شأنه وحياطة أمره . .

يقول مالك بن أنس : « والله ما دخلت على أحد من هؤلاء السلاطين إلا أذهب الله هيبته من قلبي حتى أقول له الحق !!

ويقول المؤرخون : لقد سعى إليه الخلفاء في منزله .

« ورووا أن « المهدى » استأذن على مالك فحبسه ساعة ثم أذن له ، فلما دخل قال له : يا أمير المؤمنين ، إن العيال سمعوا بمجيئك فأحببوا أن يصلحوا منزلهم - أي يهيئوه لاستقبال الضيف » .

وقال مالك لغير واحد من الخلفاء الذين عاصرهم : « إن العلم يزار ولا يزور ، وإن العلم يؤتى ولا يأتي » !!

فسير الملوك أولادهم إليه ليسمعوا منه وينتفعوا بعلمه .

وروروا أن « المهدى » بعث إليه بولديه « موسى » و « هارون » ليأخذنا عنه .

وبعث الرشيد بولديه إليه ، فدقوا الباب فلم يفتح لهما فجلسا - والريح تضرب وجوههما بتراب العقيق - الوادى القريب من البيت - فلما يئسا انصرف !!!

ويقول الرشيد لمالك : « تواضعنا لعلمك فانتفعنا بك ، وتواضع لنا سفيان بين عينيه فلم ننتفع به » .

وكان سفيان يأتي قصور الخلفاء ويعرض عليهم الحديث .. !

\* \* \*

إن أسر الخلفاء أو الملوك الذين وقعت بين يديهم دفة الحكم في العالم الإسلامي طيلة عشرة قرون لم يفهموا الحكم إلا أداة لخدمة الإسلام .

فالمعتصم العباسي في عمورية ، وصلاح الدين الأيوبي في بيت المقدس ، وقطز الملوك في عين جالوت ، وعشرات غيرهم من الذين حكموا بعدما ملكوا ..

أولئك كلهم جعلوا السلطة المتاحة لهم وسيلة لحماية الإسلام وإنفاذ شرائعه ..

ولو فكر أحدهم في ترك الكتاب والسنّة لقتل ل ساعته واحتفى اسمه ورسمه .

لماذا أطرب هذا الانحراف ... !! ؟؟

قد تقول - ومن حقك أن تقول - : لكن سنّة الخلافة الراشدة في ولاية الحكم ضاعت ، ومعالم النظام الجمهوري التي تجعل اختيار الحاكم من صميم عمل الأمة زالت .

فما عذر المسلمين الأوائل أن يصنعوا بأنفسهم وإيمانهم ذلك ؟ !  
والجواب نسقه إليك مما نرى من وقائع عصرنا الحاضر ..

لقد شاع الكلام في كل ناحية عن حقوق الإنسان وحرفيات الشعوب ، وأصبح  
الحاكم في الشرق والغرب مطالبًا بتقديم حساب عسير عن تصرفاته كلها ..  
واختفت وراثة الملك من بلاد كثيرة .

ومع ذلك فإن النظام الملكي في إنجلترا والسويد مثلاً من أرسخ أنظمة الحكم في العالم ..  
بل إننا نستطيع القول في إطلاق وأمان : أن النظام الملكي في إنجلترا أرعى للحريات  
وأحفظ للحريات من النظام الجمهوري في روسيا ..

إن العبرة ليست في العنوان الظاهر ، ولكن في الحقيقة القائمة ..

والإنجليز في بلادهم لا يشعرون بذرة من القلق على كرامة الفرد ولا على مكانة  
الوطن من بقاء النظام الملكي بين ربوعهم ...

وهم الآن يدينون بالولاء لأمرأة تحمل على مفرقها الجميل تاج أعرق إمبراطورية في  
العصر الحديث !!

ما السر في استقرار هذا الوضع ؟

السر أن النظام الملكي هناك تجاوب مع جميع المثل الرفيعة التي ينشدتها الإنجلiz  
لأنفسهم وببلادهم ، فلم ير القوم ضرورة للتخلص منه .

ولو أن هذا النظام نقصهم أي حرية من الحريات التي يتمتع بها الأميركيون أو  
الفرنسيون في ظل نظامهم الجمهوري لرموا به فوراً في أعماق البحار المحطة بجزيرتهم !! .

وال المسلمين الأقدمون استثنوا كثرتهم لنظام توارث الخلافة مع أنه دخيل على  
الإسلام ، لأن الخلفاء - الذين اجتازوا هذا المنصب - أظهروا عزماً مبيناً على الحكم  
باليهود في كل دقة وجليلة من الشؤون العامة والخاصة .

وقد حملوا الرأية بالفعل ، وجعلوا شرفهم ، ومناط اللواء لهم ، بمدى بلائهم في  
خدمة الإسلام ، واستبسالهم في نصرته ...

وقد رأينا «الحسين بن علي» - وهو أحق بالخلافة من «يزيد ابن معاوية» - يعرض  
بعد فشل ثورته أن يوجه لمغاربة الروم مع الجيوش الإسلامية التي كانت تقاتلهم في ظل  
الحكم الأموي ...

وهذا مسلك ارتضاه كثير من الأتقياء .

فهم - مع انحرافهم النفسي عن شخص الحكم - يرون السبيل لمرضاه الله ميسرة لهم في سلطانه ، إما بالجهاد العسكري وإما بالجهاد العلمي ..

والحكام المسلمين - سواء كانوا أمويين أو عباسيين أم عثمانيين - كانوا على أي حال محكومين بتعاليم الإسلام التي لا ريب فيها ..

ومرتكبو السيئات منهم كانوا يرتكبونها فرادى أخففاء .

وهيئات هيهات أن يجرؤ أحدhem على تحليل محرم أو تحريم حلال .

إن العنوان القديم قد تكون تحته حقائق ناضرة ، ومسالك لا تبلى جدتها فملك « الداغارك » مثلاً يذهب إلى عمله متطياً صهوة جواده ، أو راكباً دراجة عادية ، دون مواكب ولا مهرجانات من هذا النوع الذي يحفل غالب الرؤساء ، كما يذهب أولاده إلى مدارسهم في عربة عامة تضم معهم صبية الحمى الذي يقع القصر الملكي فيه .

وقد شعرت بقدر غير قليل من العجب والدهش عندما طالعت في أخبار ١١/١٢/١٩٦٣ صورة مستر « ماكميلان » يقف وسط صف من العمال والموظفين في انتظار « الأوتوبوس » ليعود إلى منزله .

وكانت وقوفته ناطقة بأنه لا يزيد ولا ينقص عن الرجال والنساء الذين تقدموا أو الذين أخذوا دورهم وراءه في نظام وأدب .. !!

ومستر « ماكميلان » ، كان رئيس وزراء إنجلترا ، ورئيس حزب المحافظين ، أعني كان حاكم إنجلترا باسم الحزب الذي ليس له أي طابع اشتراكي !!

إن شعوب أوروبا التي استباقت النظم الملكية بها ، لم تفعل ذلك تفريطاً في كرامتها المادية والأدبية ، وإنما فعلت ذلك لأن ملوكها - من تلقاء أنفسهم - تبنوا ما تهفوا إليه الشعوب من حرفيات موطلة ، وحقوق مصونة ، فإذا الأحوال في هذه البلاد أرقى كثيراً من جمهوريات أخرى .

ومن ثمّ ، فمن الخطأ حسبان المسلمين الأوائل فرطوا في الإسلام كله لأنهم تركوا شكل الحكم يأخذ طابع « توارث الخلافة » في هذه الأسرة أو تلك .

\* \* \*

ولا بأس من أن أذكر نماذج للسلوك الذى سار عليه ملوك المسلمين مع رعاياهم ،  
ليعرف الناس حقيقة العلاقة التى تجمع بين الحاكم والمحكوم .

ولست أدعى أن هذه النماذج صورة أمينة لسياسة الملوك فى كل زمان ومكان ، كلا ،  
إنها صور حدثت فى عهود شتى وفي أسر كثيرة ، وتوجد صور أخرى مناقضة .  
ولكنى تخيرت قصصا من حياة أناس ما كان يرتفع منهم هذا النبل العظيم .

كان « أبو بكر المخلب » يتولى نفقات أبي المسك كافور الإخشيد ، وكان له فى كل  
عيد أصحى عادة ، هى أن يسلم إلى « أبي بكر » بعلا محملا ذهبا ، وجريدة تتضمن  
أسماء قوم من حد القرافة إلى الجبانة وما بينهما .

قال أبو بكر المذكور : « وكان يمشى معى صاحب الشرطة ونقيب يعرف المنازل ،  
وأطوف من بعد العشاء الأخيرة إلى آخر الليل ، حتى أسلم ذلك إلى من تضمنت  
اسميه الجريدة ، فأطرق منزل كل إنسان ما بين رجل وإمرأة وأقول : « الأستاذ أبو المسك  
كافور الإخشيد يهنىءك بالعيد ويقول لك : « اصرف هذا فى منفعتك » وأدفع إليه ما  
جعل له .

وفي آخر وقت زاد كافور فى الجريدة اسم الشيخ أبي عبد الله ابن جبار ، وجعل له  
فى ذلك العيد مائة دينار . فطفت فى تلك الليلة ، وأنفقت المال فى أربابه ، لم تبق  
إلا صرة ابن جبار ، فجعلتها فى كمى ، وسرت مع النقيب ، حتى أتينا منزله بظاهر  
القرافة ، فطرقت الباب ، فنزل إلينا الشيخ وعليه أثر السهر . فسلمت عليه ، فلم يرد  
على ، وقال : « ما حاجتك ؟ » قلت : « الأستاذ أبو المسك كافور يخص الشيخ  
بالسلام » .

فقال : « والى بلدنا ؟ » قلت : « نعم » . قال : حفظه الله ! الله يعلم أنى أدعوه  
فى الخلوات ، وأدبارات الصلوات بما الله سامعه ومستجيبه .

قلت : وقد أنفذت معى نفقة وهى هذه الصرة ، ويسألك قبولها لتصرف فى مئونة هذا  
العيد المبارك ..

فقال : نحن رعيته ، ونحبه فى الله - تعالى - ، وما نفسد هذه المحبة بعلة !!  
فراجعته القول فتبين لى الضجر فى وجهه والقلق .. !!

واستحييت من الله أن أقطعه عما هو عليه من عبادة فتركته وانصرف ..

قال : فوجدت الأمير قد تهيأ للركوب ، وهو ينتظرني ، فلما رأني قال : «إيه يا أبو بكر» .

قلت : أرجو الله أن يستجيب فيك كل دعوة صالحة دعيت لك في هذه الليلة وفي هذا اليوم الشريف .

فقال : الحمد لله الذي جعلني لإيصال الراحة إلى عباده .

ثم أخبرته بامتناع ابن جابر ، فقال : نعم هو جدير ، لم تجر علينا وبينه معاملة قبل هذا اليوم .

ثم قال لي : «عد إليه واركب دابة من دواب النوبة واطرق بابه .. فإذا نزل إليك فإنه سيقول لك : «ألم تكن عندنا؟» فلا ترد عليه جوابا .

ثم استفتح واقرأ : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ طه مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَقَ إِلَّا تَذَكَّرَه لَمَنِ يَخْشَى تَنْزِيلًا مِّمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلَىِ الرَّحْمَنُ عَلَىِ الْعَرْشِ اسْتَوَى لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الشَّرَى ﴾ (١) .

يا ابن جابر ، الأستاذ كافور يقول لك : ومن كافور العبد الأسود؟ ومن هو مولاه؟  
ومن الخالق؟ ليس لأحد مع الله ملك ولا شركة !!  
تلاشى الناس كلهم هنا .

أتدرى من هو معطيك؟ وعلى من ردت؟

أنت ما سألت ، وإنما هو أرسل لك .. !!

يا ابن جابر : أنت ما تفرق بين السبب والسبب !!

قال أبو بكر : فركبت وسرت فطرقت منزله فنزل إلى ، فقال لي مثل لفظ كافور :  
ألم تكن عندنا؟

فأصررت عن الجواب وقرأت «طه». ثم قلت ما قال لي كافور .

فبكى ، وقال لي : «أين ما حملت؟» فأخرجت الصرة ، فأخذها وقال : علمنا  
الأستاذ كيف التصوف .. .

(١) طه ٦-١ .

قلت له : أحسن الله جزاءك .

ثم عدت إليه فأخبرته بذلك ، فسر وسجد شكرًا لله تعالى . وقال : الحمد لله على ذلك . . أ . ه

\* \* \*

هذه قصة حقيقة لا منحولة لملك من ملوك المسلمين ، لا أعرف لها نظيرًا في سير رؤساء الجمهوريات ، من حكام الشرق أو الغرب ..

وهذه قصة أخرى ل الخليفة عباسى لم يشتهر بزهد ولا تصوف : دخل رجل على المأمون وفي يده رقعة فيها : « مظلمة من أمير المؤمنين » فقال : « مظلمة مني ؟ .. » فقال الرجل : « أفأخاطب - أمير المؤمنين - سواك » ؟

قال : « وما ظلامتك ؟ » فقال : « إن سعيدا وكيلاك اشتري مني جواهر بثلاثين ألف دينار ولم يدفع ثمنها » .

قال : « فإذا اشتري سعيدا منك الجواهر تشكو الظلمة مني ؟ » .

قال : « نعم ، إذا كانت الوكالة قد صحت له منك » . قال : « لعل سعيدا قد اشتري منك الجواهر وحمل إليك المال ، أو لعله اشتراها لنفسه - وعليه فلا يلزمني لك حق ، ولا أعرف لك ظلامة » .

فقال : « إن في وصية عمر بن الخطاب لقضاتكم : البينة على من ادعى ، واليمين على من أنكر » .

قال المأمون : « إنك قد عدلت البينة ، فما يجب على لك إلا حلفة . ولئن حلفتها إنسى لصادق ، إذ كنت لا أعرف لك حقا يلزمني » . قال : « فأنا أدعوك إلى القاضى الذى نصبته لرعايتك » .

فقال : « نعم .. يا غلام ، على بيحيى بن أكتش » ، فإذا هو قد مثل بين يديه .

فقال له المأمون : « اقض بيننا » . قال : « في حكم قضية ؟ » .

قال : « نعم » .

قال : « إنك لم تجعل ذلك مجلس قضاء » .

قال : « قد فعلت ». قال : « فإني أبدأ بالعامة أولا ، ليصلح المجلس للقضاء ». قال : « افعل » .

ففتح الباب ، وقعد في ناحية ، وأذن للعامة . ثم دعا بالرجل المتظلم ، فقال له يحيى : « ما تقول ؟ » قال : « أقول أن تدعو بخصمي أمير المؤمنين المأمون » .

فنادى المنادى ، فإذا المأمون قد خرج ومعه غلام يحمل مصلى ، حتى وقف على يحيى وهو جالس ، فقال له : « اجلس ». فطرح المصلى ليجلس عليها .

فقال له يحيى : « يا أمير المؤمنين ، لا تأخذ على خصمك شرف المجلس ». فطرح للخصم مصلى آخر ، ثم نظر في دعوى الرجل . وطالب المأمون باليمين فحلف .

ووثب يحيى بعد فراغ المأمون من يمينه فقام على رجليه .

فقال له المأمون : « ما أقامك ؟ » قال : « إني كنت في حق الله عز وجل حتى أخذته منك ، وليس الآن من حقي أن أتصدر عليك » .

ولست بهذا الكلام أدافع عن النظام الملكي ، أو ارتضى توارث الخلافة الذي وقع في الأمة الإسلامية أعصارا طويلة ، أو أقر بسياسة عدد من الخلفاء الذين جاروا عن الطريق ..

إنما أريد توكييد الجو الإسلامي الذي عاشت فيه الأمة هذه القرون المتطاولة ، وأن أنفي ما يشاع من أن الإسلام عاش حقبة من الدهر لا تعلو أيام الخلفاء الراشدين ، ثم سارت أمور الناس - بعد - على غير دين وسارط حكوماتهم على غير شريعة .. !!

\* \* \*

### نتائج مرفوضة !!

على أن نظام توارث الحكم - الذي ساد للأسف بين المسلمين وغير المسلمين ، وكان طبيعة للعصور الخالية - هذا النظام أفضى إلى سيئات كثيرة ، وأصاب الرسالة الإسلامية بمعاطب شتى ..

إن قياد الأُمّ ي يجب أن يكون في أرشد أبنائها ، وأقدرهم على حمل الأثقال ، والنهوض بالمسؤوليات الجسمان ..

والأمر أعظم من أن يترك لرجل يدعى لنفسه التفوق ، أو لأسرة تزعم لأعضائها النبوغ ..  
فكم من مصاب بجنون العظمة يطلب الصدارة ، والمصلحة كل المصلحة في تأخره ..  
وكم من أسرة بدأت بمؤسسين شطار ، أعقبوا من ورائهم من لا يحسن شيئا .. !!  
إن المواهب المطبوعة والمكتسبة مبعثرة في أرجاء الأرض بين الأكواخ والقصور ، وبين  
الغامضين والبارزين ، وبين السود والبيض ، وليس حكرا على جنس ، أو طبقة .  
والإسلام يطلب لمنصب الإمام العظمى <sup>(١)</sup> ، أحسن الناس دينا ، وأبينهم كفاءة ،  
وأشدهم طاقة على النهوض بأعباء هذه الوظيفة الضخمة .

وإذا كان الإسلام يطلب لإماماة الصلاة مؤهلات دينية وعلمية خاصة ، فكيف يدع  
إماماً الدين كله ، والحياة المدنية معه لأناس تافهين ؟؟ !

لكن الذي وقع - ونقولها محزونين - أن أصحاب القدرات العلمية الرائعة ، واليقين  
الناضج ، والخبرة العميقـة بالحياة وسياسة الجماهير ، هؤلاء نُحوـا عن الحكم وسلطاته ،  
وحرم الإسلام والمسلمون من ذكائهم وشجاعتهم وتقواهم .. !  
والدولة التي تُنكـب بهذا الداء لا يبشر مستقبلها بخير .

وعندما يدرس تأثير المسلمين وانهيار دولتهم في الماضي ، فسيكون أسلوب تعين  
ال الخليفة في طليعة ما يسجله الدارسون .

ولو أن المرجوـح عندما يرفعـه الحـظ يستعينـ بالراجـحين ، ويتيـح للأمة الـانتفاعـ بهـم  
خلف المصـاب !!

لـكنـنا نـحصـى عـدـدا قـلـيلا من هـؤـلاءـ الـذـينـ مـلـكـوا ، يـمـمواـ هـذهـ الـوـجهـةـ .  
أـمـاـ الـكـثـرةـ مـنـ رـجـالـ كـلـ أـسـرـةـ فـقـدـ وـضـعـواـ نـصـبـ أـعـيـنـهـمـ حـيـاطـةـ مـلـكـهـمـ ، وـمـجـدـ أـسـرـتـهـمـ .  
وـهـمـ - لـأـنـهـمـ يـحـكـمـونـ بـاـسـمـ إـلـاهـ أـمـةـ مـسـلـمـةـ - يـقـبـلـونـ فـيـ حـوـاشـيـهـمـ أـهـلـ الـعـلـمـ  
وـالـأـدـبـ ، وـأـهـلـ الـفـرـوـسـيـةـ وـالـدـهـاءـ الـذـينـ يـدـيـنـونـ لـهـمـ بـالـلـوـاءـ ، وـيـوـفـقـونـ بـيـنـ حـقـ اللـهـ ،  
وـطـاعـةـ الـحاـكـمـ .

---

(١) الخـلـاقـةـ .

وقد رأيت في تجربتي الخاصة ألوفا من الناس لا تنقصهم المهارة في علوم الدين ، ولا البراعة في شئون الدنيا ، يشتغلون مع شتى الأحزاب والحكومات ، ويفلسفون الأوضاع التي يوضعون فيها ، ويؤدون الأعمال التي يكلفون بها ، فيأخذون الأجور التي كتبت لهم ، ويجزعون كل الجزع من الحديث في السياسة العليا .

وهذا الجيش من طلاب العيش الهدائى في ظل الحكم القائم - أى حكم كان - لا يعييه أن يجد راحة الضمير فيما يرى من مراسم الدين وصوره العامة .

وقد بقىت الدولة الإسلامية على هذه الحال ، ثم ظلت تنوء<sup>(١)</sup> بعللها يوما بعد يوم حتى غربت شمسها آخر الأمر .

\* \* \*

وقد نشأ عن فساد الطريقة التي يختار بها الحاكم الإسلامي عدة أمور .

فالمعروف أن الإسلام رسالة عالمية ، وأن خلفاء الرسول الراشدين كانوا يدركون أن تعميم الرسالة من صميم وظائفهم .

لكن الملوك الذين أتوا من بعد لم يرسموا خطة واضحة معقولة لنشر الإسلام ، ولم يهتموا بتكوين الدعاة الذين يحملون تعاليم الإسلام لمن يجهلها من شعوب الأرض الأخرى .

مع أن ذلك كان يحتاج إلى إدارات ، بل إلى وزارات لمعرفة اللغات الأجنبية ، وأحوال الأمم القريبة والبعيدة ، واستكشاف الأقطار المجهولة ، وتوثيق الصلات بها .. إلخ .

ولو أن الحاكم كان رجل دعوة ينوب عن رسول الله ﷺ في إبلاغ رسالته لاتجه بسياسة البلاد التعليمية والتوجيهية هذه الوجهة ، وعنى بها أوسع العناية .

أما وهو ملك تغلب عليه مشاعر الحفاظ على سلطته ، فحسبه ما تيسر من صلة بالدين !! وأعقب هذا الجمود أن السياسة الإسلامية الرسمية في عصور كثيرة كانت خلوا من الإحساس بعالمية الرسالة وعموم الدعوة .

وما لنا نذهب بعيدا؟

إن الثقافة الإسلامية نفسها في داخل الأمة الإسلامية لم تحظ بالاهتمام الواجب .

(١) تنهض به : مُثقلة .

فلو أن الحاكم فقيه واسع الاطلاع ، حديد البصر ، لأمر بتنقية الجو العلمي الديني  
من خرافات كثيرة شانته وأزرت به ..

وإدارة واحدة للرقابة على المطبوعات كانت ستحكم بإعدام كتب كثيرة تشيع بين  
العوام ، وتحذف سطورا ، أو صحائف من كتب أخرى تخوض في أمهات القضايا  
الدينية ، ويتربي الألوف من الناس على ما بها من الخلط .

لقد ضرب عمر بن الخطاب «أبا هريرة» لما رأه يعلم الناس - بغير تبصر - حديث :  
«من قال لا إله إلا الله دخل الجنة»<sup>(١)</sup> ، وخشي عليهم أن يتکاسلوا ويتواكلوا .

لكن جماهير المسلمين في قرون شتى شاعت بينها تعاليم ينكراها الأئمة باتفاق ،  
ويراها العلماء انحرافا عن الجادة .

والحاكم - لأنه شخص جهول - لا يعي ذلك انتباها .

ونحن بداعه لا نحارب حرية الفكر ، وإنما نحارب الدجل والهدم ، والجرائم التي  
تقتل الفكر وتسلل الإنتاج .

إن الدولة التي تقوم على فكرة ما ، يختار لرياستها أقدر الناس على دعم هذه الفكرة  
في الداخل ، ونشرها في الخارج .

ورعايا الدولة وأولو الأمر فيها مكلفوون - بحكم إخلاصهم لفكرتهم - أن يتواصوا  
بتقديم هذا الكفاء .

لكن مناصب الإمارة والوزارة تربع فيها من لا ترفعهم مواهبهم إليها .

وإذا كان هؤلاء المؤمنون والمستؤزرؤن أهل صلاة وصيام ، أو كانوا يرون أنفسهم قادرین على  
حمل الرأية ، لأن الحظوظ واتتهم ، فذلك زعم لا يغير من الواقع ونتائجـه المريـبة شيئا ..

إن كثرة من أفراد الأسرة الحاكمة في الدول الكبرى الثلاث : الأموية ، والعباسية ،  
والعثمانية ، والدول الصغرى الأخرى في الهند ، ومصر ، والمغرب ، لم يكونوا أليق  
الناس لمناصبهم ..

---

(١) رواه بعنـاه الشـيخـان وغـيرـهـما عنـ أنس وـأبـي سـعـيدـ.

نعم فيهم عمالقة وألو بأس شديد .. بيد أن كثريهم دون غيرهم من أبناء الأمة  
المغموريين المضيعين !

وقد تحمل الإسلام وزر هذه المأساة ، فانكمش بعد امتداد ، وغامت آفاقه ، وكان  
يجب أن يغمرها الضياء .

وقصور هؤلاء الحاكمين تبعه ذهول غريب عن معرفة القوى المناوئة للإسلام ،  
والتغيرات الهائلة التي نقلتها من طور إلى طور ..

فإن الانتصارات الداوية التي أحرزها الإسلام على أعدائه أول الأمر ، جعلت  
الحكومات الإسلامية تحسب الدنيا دانت لها إلى الأبد ..

وكانت المناوشات التي تقع على الحدود تخدع عما وراءها ..

وكان الفوز الذي يحرزه المسلمون فيها يخيل إلى الخليفة وحواشيه أن كل شيء على  
ما يرام !!

وانفتح بعدها باب التنعم على مصراعيه ، فأخذ المسلمون يكرعون من اللذائذ الحرام  
والحلال ..

كما انفتح باب الشرارة في أحكام العقائد والعبادات ، والخوض في الغيبات  
والموهومات ..

واعتلت شئون الدين والدنيا بداعية ، واحت الفرصة للتتار والصلبيين فمزقوا الدولة  
شر مزق ، وأنزلوا بالإسلام أفدح الخسار .<sup>(١)</sup>

\* \* \*

### الأمة الإسلامية تغطي قصور الحكم !!

و قبل أن نمضي في هذا السرد إلى نهايته نريد أن نكشف عن الجانب الأهم من تاريخ  
الإسلام .

(١) لقد أثبتت خبایا التاريخ وجود تحالف بين الصليبيين والتتار ضد الإسلام ، تتج عن سقوط الخلافة الإسلامية في بغداد .

(١) وتعنى به تاريخ المجتمع ، لا تاريخ الدولة نفسها .

إن تاريخ المجتمع أشرف كثيراً من تاريخ الحكم ..

وإن الإسلام الشعبي استطاع أن يسد الثغرات التي أحدثها الإسلام الرسمي ، وأن يواصل السير حيث تعثر .

والسر واضح ، فإن الإسلام دين متشعب النشاط متعدد الأفاق .. وتعاليمه تستهدف الخير بوسائل عديدة .

فإن أصاب العطب إحدى الوسائل نهضت الأخرى بأداء الواجب ولو تضاعف عليها العبء .

.. والمسلمون حكومة وشعبا حملة رسالة واحدة يشعرون جميعا ببعاثهم إزاءها ..

فإذا حدث تفريط من ناحية لم تأْلُ<sup>(٢)</sup> الأخرى جهداً في أداء الأمانة حتى تتحقق بقوله تعالى : ﴿ وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

## في ميدان التعليم والدعوة:

وبعدها عن سلطان الدولة وما تملك من رغبة وريبة ، وتطلعا إلى ما عند الله ، وابتغاء لمرضاته تطوعت جماهير غفيرة من المسلمين لخدمة الإسلام في ميدان التعليم والدعية .

ففي الخارج ساح التجار والمتصوفة في أواسط إفريقيا وأرجاء الهند وجزر أندونيسيا وكانوا يعرضون الإسلام نظرياً وعملياً على أم لا تدرى عنه شيئاً ..

وقد دخلت الألوف المؤلفة في الإسلام عن هذا الطريق .

ووو الواقع أن أسلوب الدعوة المجردة والعرض اللطيف هو وحده الأسلوب الذي يرتكبه الله لنشر دينه ..

(١) من الأخطاء الشائعة في تدوين التاريخ أنه يسجل تاريخ الحكام والحركات العسكرية ومن أوجه القصور أن نهمل الجانب الاجتماعي والحركات الشعبية في الرؤية التاريخية . وقد نادى الشيخ الغزالي كثيراً بحسن دراسة التاريخ والاعتبار به واعطائه الاهتمام الأكبر من بين العلوم والمعارف .

(۳) آں عمران : ۱۰۴

(٢) قصر : يألهُ ألا

وما قاتل الرسول وأصحابه إلا حكومات الإرهاب ، وسلطات الاستعمار ، التي حكمت الشعوب بالحديد والنار ، وأوصلت دونها نوافذ الفكر ، فحرمتها قسراً من اعتناق ما تهوى من عقيدة ..

ونحن مستيقنون في عصرنا ، هذا أن هناك حكومات جائرة لا تنكسر شوكتها إلا بقوة عادلة تجىء من وراء الحدود !!

إلا فمن ينقذ الملؤين في جنوب إفريقيا وأواسطها من بطش الأوروبيين البيض ؟ إننا نذكر سياسة التبليغ المسلح ، بل نرفض ما عدتها عندما يكون لها موضع !! ولكن عندما تقع الأمم فريسة أحوال من الحكام الطائشين مما بد من السلاح الذي يفتح وحده هذه الأغلاق .

وقد سار الدعاة المسلمين في عصور كثيرة على منهج التعريف بالإسلام ، وشرح عقيدته السهلة ، وعباداته التي تصل الإنسان مباشرة بالله .

وكانت بساطة الدين وسماحة تكاليفه - وما زالت - السبب الفعال في انتشاره وانتصاره على العقائد الأخرى ..

ولو ظفر هؤلاء الدعاة بأمداد منظمة من حكومات تتبنى الدعاية الخارجية ، وتعهد ثمارها ما بقى في إفريقيا وأسيا دين غير الإسلام !!  
يا له من دين لو كان له رجال ... !!

\* \* \*

ورسالة التعليم في الداخل نهض بها قدیماً الإسلام الشعبي ، أكثر ما نهض بها الإسلام الرسمي .

ولا غرو فالعامة تقول : إنما يعرف الفضل من الناس ذووه .

والحاكم الذي لم ترشحه كفايته العلمية لتولى القيادة ، قلماً يزن أقدار العلماء بدقة أو ينشر العلم بحماس ، أو يمكن لأهله بإيمان ..

ولما كان النبي ﷺ قد قرر أن « طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة » فإن سواد المسلمين أقبل على طلب العلم لأنَّه عبادة ، والتضليل فيه ارتقاء ومشوبة .

وقد تحولت المساجد إلى معاهد للدرس ، إلى جانب إقام الصلوات .

وفي هذه المساجد ازدهرت المدارس الفقهية الكبرى في الإسلام .  
ومعروف أن الأئمة الأربع كانوا رجالاً متطوعين بالتعليم ، ولم يكونوا موظفين  
يتقاضون عليه من الدولة أجراً ..

بل المؤثر عن جمهرة الأئمة أنه كانت بينهم وبين الحكام وحشة !  
ومنهم من مات في السجن وهو يحارب البدع والخرافات <sup>(١)</sup> ، ويستنكر الجور  
والانحرافات ، ولا ننوه هنا بأسماء الأعلام الذين استفاضت شهرتهم .  
إنما ننوه بالجنود المجهولين من أهل العلم الذين انتشروا في المشارق والمغارب ، وابنوا  
في المدائن والقرى يكتبون ويدرسون ، ويبلون أبصارهم في المطالعة ، وأعصابهم في  
التربية والتهذيب .

هؤلاء هم الذين حفظوا الإسلام ، ونقلوه من جيل إلى جيل ، ومن سلف إلى خلف ،  
وهؤلاء هم الذين انتصروا يوم انكسرت الدولة وسقطت الخلافة الإسلامية في بغداد .

نعم هم الذين انتصروا ، لأنهم استبقوا بجهودهم المتلاحقة تراث الإسلام ، وظلوا  
دائين على نشره ، وأخذ الناس به ، ودعم المجتمع المنكوب بمعانيه ..

إذا التتار - الذين قصوا على الدولة العليلة - يرون مجتمعاً لا يزال متمسكاً بالعقيدة  
السمحة ، متجمعاً على عباداته السهلة ، متربطاً بشرائع الأدب النابعة من كتابه  
وسنته ، متزهاً عن كبائر الإثم والفواحش ..

فلم يسع التتار بعد أمد من انتصارهم إلا أن يتحولوا إلى الدين الذي هزموا حكومته  
ولم يهزموا طبيعته ... !!

ودخلوا في الإسلام بعد أن حاربوه ، وأسقطوا عواصمها ... !!  
وأصبحت سيوفهم معه لا عليه .

وسر هذا التحول هو التفوق الأدبي - لا العسكري - لل المسلمين .

\* \* \*

### في الميدان الاجتماعي :

وفي المجتمع سدت تعاليم الإسلام كل فراغ يمكن أن تسرب إليه المبادئ الاقتصادية  
الهدامة ، وفلسفتها المادية الكفور ..

(١) مثل ما شاع عن موت ابن تيمية في السجن .. وغيره .

إن الشيوعية وجدت مرتعاً خصياً لها في أوروبا ، وقد تجد لها مرتعاً في أمريكا ، بل إن جراثيم هذا المذهب ولدت وتکاثرت في الفراغ النفسي والفكري الذي صحب النصرانية في مواطنها ، والبودية في بلادها .

ولولا محنّة الاستعمار الغربي « لدار الإسلام » ما أمكن أبداً أن تتسلل الشيوعية إلى أرضنا أو تجد امرءاً يقبل الانتماء إليها .

وحيث يكون الإسلام الحق يستحيل أن تكون شيوعية ويستحيل أن توجد لها ضرورة .

إن الإسلام جعل العمل - للقادر عليه - عبادة .

وجعل العون - للعاجز عنه - فريضة .

وأوجب على الدولة أن تحارب عن حق الفقير في المعونة ، كما شرع القتال عن حق كل ذي مال في ماله .

فما مكان الشيوعية والحالة هذه !؟!

إذا كان الدين مخدراً للشعوب في بعض الأقطار ، فالدين في بلاد الإسلام منه للشعوب وحثّ لها على مقاومة الظلم ، وإشاعة العدل ، وتعظيم الرحمة ، ومنع الجوع ، واستنكار البطنة والترف .

ولم تنتظر جماهير المسلمين أوامر الحكام ولا تشريعاتهم في هذا المجال .

ففي أحلال العصور كان الغريب الذي يطرق القرية يجد الطعام والمبيت مبذولين له دون سؤال .

وكان الناس يرون إشراك الغير في الطعام حق تقضى به المروءة ، ويئوب الناكلون عنه بالمرة .. !!

وإذا كان هناك من مأخذ على هذا الوضع الاجتماعي فهو نشوء ما سمي بفوضى الإحسان ..

إذ كان المسلمون يبنّلون دون اكتراش ، مما يملكون ، حتى استمراً البطالة بعض ضعاف الأخلاق ليسر العيش من الصدقات .

ومثل هذه المجتمعات بعيد أن تجد الشيوعية موطئ قدم فيها .

إن الشيوعية تستقر حيث الحرمان والذل ، والتقاليد التي تجعل الرضا بذلك كله حكما من السماء .. !

ولم يكتف المسلمون أن يحاربوا الهوان المادى والأدبى وهم أحيا ، فوقفوا من ثرواتهم بعد مماتهم ما يقوم بهذه الوظيفة عنهم وهم فى القبور !!

ومن هنا نشأ الوقف ونظامه الذى أبد روافد الخير ، وأتاح للألاف وهم فى الغيب ما يحميهم الفاقة ، وييسر لهم الدواء والغذاء والكساء والتعليم والجهاد ..

يتحدث الإصطخري <sup>(١)</sup> فى القرن الرابع الهجرى عن أهل ما وراء النهر - « وهو نهر سيحون فى آسيا <sup>(٢)</sup> » - فيقول :

« وأما سماحتهم : فإن الناس فى أكثر ما وراء النهر كأنهم فى دار واحدة ، ما ينزل أحد بأحد إلا كأنه رجل دخل دار نفسه ، لا يجد المضيف من طارق فى نفسه كراهة ، بل يستفرغ مجهوده فى إقامة أودى من غير معرفة تقدمت ولا توقع مكافأة ، بل اعتقادا للسماحة فى أموالهم ... !!

وبحسبك أنك لا تجد فيهم صاحب ضيعة إلا كانت همته ابتلاء قصر فسيح ، ومنازل للأضياف ، فتراه فى عامة دهره متألقا فى إعداد ما يصلح لمن طرقه .

إذا حل بينهم طارق تنافسوا فيه ، وتنازعواه فليس أحد يتصرف بما وراء النهر فى مكان به ناس ، ثم يخاف الضياع فى ليل أو نهار .. » .

« ولقد شهدت منزلًا بالسند ، ضربت الأوتاد على باب داره ، فبلغنى أن بابها لم يرد منذ مائة سنة أو أكثر ، لا يمنع من نزولها طارق .

وربما نزل بالليل بغتة من غير استعداد المائة والمائتان والأكثر بدوا بهم وحشتهم فيجدون من علف دوابهم وطعامهم ودثارهم ما يعمهم من غير أن يتكلف صاحب المنزل أمرا لذلك - لدوام ذلك منهم .

وقد أقيم على كل عمل من يستقل به ، وأعد ما يحتاج إليه على دوام الأوقات بحيث لا يحتاج معه إلى تجديد أمر عند طرائقهم .

(١) هو أبو اسحق إبراهيم بن محمد مؤلف « مسالك المالك » و « صور الأقاليم » ، توفي سنة ٣٤٦ هـ ( ٩٥٧ م ) .

(٢) يسمى الآن ( سريداريا ) .

وصاحب المنزل من البشاشة والإقبال والمساواة لأضيافه بحيث يعلم كل من شاهده سروره بذلك وسماحته ..

وترى الغالب على أهل الأموال بما وراء النهر صرف نفقاتهم إلى الرباطات وعمارة الطرق والوقف على سبيل الجهاد ووجوه الخير ..

وليس من بلد ، ولا منهل<sup>(١)</sup> ، ولا مفازة مطروقة ، ولا قرية أهلة ، إلا بها من الرباطات ما يفضل عن نزول من طرقه .

وبلغنى أن بما وراء النهر زيادة على عشرة آلاف رباط . في كثير منها إذا نزل النازل أقيم علف دابته وطعم نفسه ، إن احتاج إلى ذلك .

وقل ما رأيت خاناً أو طرف سكة أو محلة أو مجمع ناس في الحائط بسمرقند يخلو من ماء جَمْد<sup>(٢)</sup> مسبل .

ولقد أخبرني من يُرجع إلى خبره أن بسمرقند في المدينة وحائطها فيما يشتمل عليه سور الخارج زيادة على ألفى مكان . يسفى فيها ماء الجمد مسبلاً من بين سقاية مبنية وجباب منصوبة ... ». آ. ه .

ولقد أوقفت الأرض على الصدقات منذ عهد عمر بن الخطاب ، قيل : إنه أول من احتبس صدقة في الإسلام ، وإن كان الأصل الفقهي لذلك مقرراً في سنة رسول الإسلام ، ومقاصد الشريعة ..

وقد أقام « عمر » دور الضيافات ، وأدر عليها الأرزاق واتخذ « دار الدقيق » فجعل فيها الدقيق والسوق والتمر والزبيب وما يحتاج إليه - يعين به المنقطع ، ووضع بين مكة والمدينة في الطريق ما يصلح لمن ينقطع به .

وقيل : إنه فعل مثل ذلك بالطريق بين الشام والحجاج .

وبنى المسلمون دور الشفاء والبيمارستانات والتكايا ورصدوا في بيت المال أو تحت إشراف القاضي ما يغاث به الملهوف ، ويعان به المسافر ، ويحرر به الرقيق .. فعلوا ذلك من القرن الأول الهجري .

(١) المَنْهَل : المنزل يكون بصحراء ، وهي المفازة .

(٢) هو الثاج . والجمد : المتجمد .

ورصدت الأوقاف للبيمارستان المنصوري الذى أنشأه سنة ٦٨٢ هـ لعلاج « الملك والمملوك والكبير والصغير والحر والعبد » .

وكان هذا المستشفى الكبير الذى وصفه ابن بطوطة <sup>(١)</sup> بأنه « يعجز الوصف عن محاسنه » كان مقسماً إلى أربعة أقسام : للحميات ، والرمد ، والجراحة ، والنساء .

وخصص لكل مريض به فرش كامل : « من التخوت <sup>(٢)</sup> والطراريج والخدمات واللحف والملاءات » . وعین له الأطباء والصيادلة ، والخدم ، كما زود بمطبخ كبير . وكان المريض إذا ما برأ وخرج تلقى منحة وكسوة .

ورتب البيمارستان الأدوية والأشربة والأغذية لعلاج المرضى الذين يعالجون بمنازلهم فضلاً عمن يتقددون على المستشفى في العيادة الخارجية .

وقدرت الحالات التي يعالجها المستشفى في اليوم الواحد بعدهة آلاف .

والحقت به مدرسة للطب يجلس فيها « رئيس الأطباء لإلقاء درس طب ينتفع به الطلبة » - كما يروى المقريزى والنويرى .

كذلك رصدت الأوقاف لإقامة الحمامات العامة .

وقد ورد في وثيقة أوقاف الغوري على عمائره بالجرابشين سنة ٩١١ هـ « أرشيف وزارة الأوقاف رقم ٨٨٣ » أن الحمامات المذكورة كانت تشتمل على « بيت أول به حوضان ، وبيت حرارة به أربعة أحواض ، وفرن وخلوة ومغطس مفروش ذلك كله بالرخام . ومعقود ومطبق بجامات من الزجاج الملون » .

ونحن نقرأ في حجج الأوقاف من ألوان الخدمات الاجتماعية ما يكشف عن الحساسية المرهفة لشاعر هؤلاء السلف الصالح من سبقونا بإحسان .

\* \* \*

ويقول ابن حوقل عن طرسوس - على حدود المسلمين يومئذ مع دولة الروم - : « ورأيت غير عاقل ممیز وسيد حصيف مبرز ، يشار إليه بالدراسة والفهم ، واليقظة والعلم ، يذكر أن بها مئة فارس .

وكان ذلك عن قريب عهد من الأيام التي أدركتها وشاهدتها .

---

(١) الرحلة الشهير .

(٢) التخوت جمع تَخْتٌ : وعاء تصان فيه الثياب .

وكان السبب فى ذلك : أنه ليس من مدينة عظيمة من « حدستان » و « كرمان » و « فارس » و « خوزستان » و « الجبال » و « طبرستان » و « الجزيرة » ، و « أذربیجان » و « العراق » والجaz والیمن والشامات ومصر والمغرب إلا بها لأهلها دار ينزلها غزاة تلك البلدة ، ويرابطون بها إذا وردوها وتكثر لديهم الصلات وترد عليهم الأموال والصدقات العظيمة الجسيمة .

إلى ما كان السلاطين يتتكلفونه ، وأرباب النعم يعانونه ، وينفذونه متقطعين متربعين .  
ولم يكن - في ناحية ذكرتها - رئيس ولا نقيس إلا وله عليه وقف من ضيعة ذات مزارع وغلال ، أو مسقى من فنادق .. ». أ. ه

أرأيت أين تجد الشيوعية مكانا لها في بيئه يعشق أهلها الخير أحياe وأمواتا على هذا النحو الساحر ؟

إن الحكومات إذا قصرت في سن قوانين تحرس الطوائف العاجزة أو تنصف الطبقات الكادحة فإن تقاليد الإيمان في هذه البيئات الطيبة تشفى وتكتفى .

\* \* \*

### التفرقة العنصرية :

ولم تعرف بلاد الإسلام قصة « البيض والملونين » التي تعرفها أوروبا وأمريكا .  
والمقارنة التي نريد ابرازها أن هذه التفرقة الجائرة تعتمد في الغرب على اقتناع شعبي مكين ، بأنه لا تجوز المساواة بين أبيض وأسود .. !  
أى أن الأم نفسها هي التي تصنع هذا التفاوت .

فإذا استحثت الحكومات أمام الضمير العالمي من وجود تفريق بين أبنائها بسبب اللون ، وساقت جيشها لإدخال تلميذ زنجي في مدرسة بيضاء ، انفجرت المظاهرات تستنكر هذه السياسة التي تريد بالقوة أن يتجاور تلميذ أبيض مع مواطن أسود .

قد تسأل : وما موقف الدين هناك من هذا الشذوذ ؟!

والجواب : أن هناك كنائس مخصصة للسود ، وأخرى للبيض !!

وكما لا يجوز في السيارات العامة أن يختلط هؤلاء بأولئك فليس يجوز أمام الله أن يصلى أسود بجوار أبيض .. !

لقد لان الدين للظلم الغالب وسار معه .

وهذا هو الفشل بعينه في إبلاغ رسالات الله .

أما الحال في بلاد الإسلام منذ ظهر الإسلام فعلى العكس .  
لقد أله الناس أن يؤمهم في المحراب وأن يؤذن فيهم للصلوة رجل أسود .  
وأن يدرس لهم في المدرسة أو يقضى بينهم في المحكمة رجل أسود .  
ولم يكن هناك فارق ما بين أن يلى مناصب الإمارة أبيض أو أسود .  
وربما وقعت تفرقة عنصرية في مسالك بعض المنحرفين غير أن هذا لا يزيد عن وقوع  
المعصية من شخص أو آخر .

فأحكام الدين حاسمة في ضرورة المساواة العامة .  
والأمة من أعماق قلبها تجد في تحقيق ذلك مرضاعة الله وإقامة الحق فلو أن حاكماً أو  
محكوماً قارف هذه التفرقة لقام الاستنكار الشعبي في وجهه يرده ويصده .  
فما أبعد البون بين الجو الإسلامي ، وجو المدينة الحاضرة .  
ولا تزال أنباء الملوك والملائكة النازلة بهم تقرع الآذان .  
ولا تزال الهيئات العالمية تتلألأ في اللجوء إلى عمل رادع لمقاومة الاضطهاد .  
لأن قادة هذه الهيئات العالمية يؤمنون بسيادة الرجل الأبيض وحقه في تأخير  
 أصحاب البشرة الملونة إلى الوراء .  
بل إن الولايات المتحدة وإنجلترا وفرنسا هي التي تصدر هذه الفلسفة الحمقاء للناس .<sup>(١)</sup>

\* \* \*

### حراسة الحق معيار الإيمان:

محبة الحق ، والفضيلة ، والخير من أبرز الخلال التي غرسها الإسلام في قلب  
المؤمن وسيرته . فعلاقة الإنسان المؤمن بهذه المعانى ليست المعرفة النظرية المجردة أو  
الاحترام الشكلي المتواتر أو الحفاوة العابرة المفروضة . . . لا . إن رباطه بهذه المعانى  
يقوم على حب مكين ، وغيرة بادية ، وتقديس محيط ، وعاطفة مشبوهة .  
وقاعدة إحقاق الحق وإبطال الباطل ، وتحسين الحسن وتقبیح القبيح ، والأمر  
بالمعروف والنهي عن المنكر إنما تسهل من هذا الينبوع النقى الظهور . . .  
وهذه القاعدة هي الميزة التي اختصت الأمة الإسلامية بها .

---

(١) ربما صدرت قوانين المساواة الشكلية إلا أن مسألة الأبيض والأسود ما زالت محظى إثارة وما زالت متعددة الأثر ..

واستحقت الخلود والتقديم لقيامتها عليها .

الخير والشر صفات ذاتية للناس ، لكن المسلم لا يكفيه أن يكون خيراً ليكمل وينجو ، بل لابد أن ينتقل هذا الخير إلى المجتمع الذي يحيا فيه .

فإذا أتم بناءه ورفع لواءه انتصب محامياً عنه وانشغل بحراسته وجعل صيانته من كرامته الخاصة والدفاع عنه دفاعاً عن عرضه .

وأخيراً يرى الموت في سبيل بقائه الشهادة التي ترفعه إلى عليةن .

وهو يترك الشر ، غير أن ذلك لا يكفي في تمام يقينه وصدق إيمانه ، إنه يستهدف محو الشر من المجتمع حوله ويتجاوز باستنكاره إن رأى بوادره ويستبّك معه إذا كلح وجهه .

فإذا أبي الفساد إلا الإصرار على انطلاقه دخل معه في صراع حياة أو موت وهو كاسب على الحالين . إن انتصر في المعركة أو لقى الله مضرجاً بدمه دون أن تنتهك حرماته وتداوس شعائره .

هذه طبيعة الإسلام وذاك سر الخلود في رسالة أمته وأساس الفضل والرجحان الذي نطق به الآية الكريمة : ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> .

ومنازل المسلمين من الدين ومكانتهم في أنفسهم وعند الله بقدر ما يحرزون من هذه الخصائص اللامعة .

والذين يتدبرون مهالك الأمم وفناء الحضارات يحكمون بأن من رحمة الله بالعالم إخراج أمة تتعلق بإحقاق الحق وإبطال الباطل على هذا النحو الرائع .

فإن الحياة لم تعتل بجهل الناس بالخير والشر قدر ما اعتلت لترك الخير يُخْذل ويتواري أصحابه ، وترك الشر يستعلن ويطغى زبانيته .

وقضايا العالم الكبرى الآن مثل هذا العوج المقبح .

فكمن شعب ترك فريسة للضمير لا لغموض في شَكَاته ، أو خفوت في استغاثته ، ولكن صوت الهوى أعلى ولسانه بالأذى أحد .

(١) آل عمران : ١١٠ .

على أن تغيير المنكر وإقرار المعروف ليسا قدرة قلم على الكتابة أو فم على الخطابة ، إنما هما فيض الإيمان الغيور وقدرة إنسان على اطراح وإيثار ما عند الله .

روى المؤرخون أنه لما قدم عبد الله بن على الشام من قبل بنى العباس فى مفتتح دولتهم وإبان تتبعهم لأعدائهم بالقتل والاجتياح . جيء بعد الرحمن الأوزاعى للقائد الشائر وحوله الجنود سيفهم مسلولة .

فقال له عبد الله : « ما تقول فى بنى أمية » ؟

قال : « قد كانت بينك وبينهم عهود وكان ينبغي أن تفوا بها » !!

قال : « ويحك .. أجعلنى وإياهم ، لا عهد بيننا » !!

قال عبد الرحمن الأوزاعى : « فأَجْهَسْتُ<sup>(١)</sup> نفسي وكرهت القتل » !!

فذكرت مقامى بين يدى الله ، فلفظتها ، فقلت : « دماءهم عليك حرام » !!

فغضب وانتفخت عيناه وأوداجه<sup>(٢)</sup> ، وقال : « ويحك .. ولم ؟

قلت : قال رسول الله ﷺ : « لا يحل دم امرىء مسلم إلا باحدى ثلات : ثيب زان ، ونفس بنفس ، وتارك لدينه » .

قال : أليس لنا الأمانة ؟

قلت : فكيف ذاك ؟

قال : أليس كان رسول الله أوصى لعلى ؟

قلت : لو أوصى إليه ما حكم الحكمين .

فسكت وقد اجتمع غضبا فجعلتأتوقع رأسي يسقط بين يدى .

قال : فأوْمأ بيده هكذا - أى : أخرجوه - فخرجت ... !!

فانظر كيف غلبت محبة الحق على محبة الحياة ، وكيف رجع خوف الله خوف أصحاب السلطة .

(١) أجهشت بمعنى خافت والمقصود أنه خاف على نفسه القتل .

(٢) عروق عنقه .

بمثل هذا الإخلاص يمتد عمر الخير في الأرض وتنتعش المثل العليا في العالم .

وإنى عندما أتأمل في تاريخ الأئمة الذين فرضوا فقههم على عصور طويلة لا أجده ذلك عائدا إلى رسوخهم في العلم وحده ، بل أجده أن رسوخهم في الإيمان واستعدادهم التضاحية في ذات الله وتفانيهم في قول الحق وإعلانه ومجابهة العامة والخاصة به هو الذي سبق بهم ، وأعلى قدرهم ، وأبقى على الآماد ذكرهم ...

\* \* \*

### في ميدان النقد والمعارضة :

كان أبو حنيفة يكره استبداد الملوك على عهده ويضيق بمسالكهم ، ويبسط لسانه في نقد سياستهم حتى قال له تلميذه زفر<sup>(١)</sup> : « والله ما أنت بمنته حتى توضع الحبال في أنفاسنا !!! ». .

ولكن أبي حنيفة لا يخشى الشنق ولا أن يجر في الحبال .

إنما يخشى الله ويحب أن ت-chan الأم من لوثات هؤلاء الملوك الجائرين .

من أجل ذلك أزور عنهم يوم رغبوا إليه أن يتولى لهم القضاء .

لقد أرادوا أن يكسبوه إلى جانبهم ، وأن يكسرؤا حدة المعارضة لهم بمثل هذه السياسة الذكية ، غير أن الرجل الكبير أبي ، واعتصم بدينه وخلقـه ، فلم يبع دينه بعرض من الدنيا .

قال المؤرخون : كان « ابن هبيرة » واليا على الكوفة في العهد الأموي ، فلما ظهرت الفتـن بالعراق جمع الفقهاء ببابـه ، وولـى كل واحد منهم صدرا من عملـه .

وأرسل إلى « أبي حنيفة » ، وأراد أن يجعل الخاتـم في يـده ، فلا ينفذ كتابـ إلا بإذنه ، ولا يخرج شيءـ من بـيت المال إلا من تحت يـده .

فامتنـع أبو حـنيـفة !!

فـحلـف « ابن هـبـيرـة » إن لم يـقـبل أن يـصـربـه !!

(١) هو زفر بن الهذيل ( ١١٠ - ١٥٨ هـ ) ثالث ثلاثة لازموا أبي حنيفة . وكان أكثرهم التزاماً لسلوكـه .

فاجتمع الفقهاء على أبي حنيفة يقولون له : إننا نشدك الله ألا تهلك نفسك ، فإننا إخوانك ، وكلنا كاره لهذا الأمر ، ولم نجد بدا من قبوله .

فقال أبو حنيفة : لو أرادنى أن أعد له أبواب مسجد « واسط » لم أدخل فى ذلك ، فكيف وهو يريد منى أن يكتب دم رجل يضرب عنقه .. وأختتم أنا على ذلك الكتاب !! فوالله لا أدخل فى ذلك أبدا ..

فقال « ابن أبي ليلى » : دعوا صاحبكم فهو المصيب وغيره المخطئ .

فحبسه صاحب الشرطة وضربه أياما متتالية .

فجاء السجان الضارب إلى « ابن هبيرة » وقال له : إن الرجل ميت .

فقال « ابن هبيرة » : قل له تخرجنا من يميننا - يعني يتولى القضاء - فقال : لو سألنى أن أعد له أبواب المسجد ما فعلت .

ثم عاد الضارب إلى ابن هبيرة يخبره بحال السجين !! فقال : ألا ناصح لهذا المحبوس أن يستأجلنى وأوجله ؟

فأخبر أبو حنيفة بذلك ، فرأى أن يخرج من محبسه بهذا العرض ، وأرسل إلى « ابن هبيرة » يقول : دعنى استشر إخوانى وأنظر فى الأمر ، فخلق سبيله .

فلما استعاد حريته ترك الكوفة هاربا إلى مكة ..

والغريب أنه لما صارت الخلافة للعباسيين ورجع أبو حنيفة إلى الكوفة طلب منه المنصور أن يتولى القضاء له ، فأبى ، وأدخل السجن وضرب مائة سوط وعشرة ، وما زال التضييق عليه حتى مات .. !!

\* \* \*

● ولد مالك فقيه دار الهجرة مسلك آخر ، يتفق مع أبي حنيفة في النية والوجهة ، ويختلف معه في الوسيلة .

فقد رأى هذا الإمام أن يقترب من الحاكم ، وأن يقيم معه بعض العلائق .  
ولكن حاشاه أن يكون هذا القرب استكثاراً من الدنيا أو استطالة على الناس .  
وماذا يفعل «مالك» عندما يكتب له المصور :

«إن رأيت ريبة في عامل المدينة ، أو عامل مكة ، أو أحد عمال الحجاز في ذاتك أو ذات غيرك أو سوء سيرة في الرعية فاكتتب إلى بذلك أنزل بهم ما يستحقون .

وقد أكتب إلى عمالها بها أن يسمعوا منك ويطيعوك في كل ما تعهد إليهم ، فإنهم عن المنكر ومرهم بالمعروف تؤجر على ذلك ، وأنت خليق أن تطاع ويسمع منك ». إن هذا الخطاب اللقب لا يزيد عن أنه ييسر لمالك الرقابة على أعمال الموظفين والولاة كي يضبطها بحدود الله ومعالم شرعه ، والنكوص عن هذا لا مسيغ له .

أما أبو حنيفة فكان يعترض ابتداء على أساس الدولة وأشخاص الخلفاء ، ومن ثم أبي أن يتعاون معهم بأى شيء ، وأثر أن يشتغل بالتدريس لعلامة المسلمين وحدهم .

وقد قيل لمالك : «إنك تدخل على السلاطين وهم يجرون ويفظلون ». فقال لحدثه : «رحمك الله ! وأين التكلم بالحق ؟ » .

وقال مالك في نصيحة عامة : «حق على كل مسلم أو رجل جعل الله في صدره شيئاً من العلم والفقه أن يدخل إلى ذي سلطان فيأمره بالخير وينهيه عن الشر ويعظه ، لأن العالم إنما يدخل على السلطان لذلك .

إذا كان ذلك - ما يبغى بدخوله - فهو الفضل الذي ما بعده فضل ... » .

وإخلاص مالك للحق وحده جعله يتحرى وجه الله في علاقاته بالحاكم والمحكوم جميعاً ، فلم يفرط هذا الإمام الضخم في حقوق ربه ، وإن أحاطت به أسباب التجلة الرسمية وانساقت إليه هدايا السلطان !!

سأله الجمهور عن حكم الأيمان التي يستوثق بها هؤلاء الخلفاء لأولياء العهد بعدهم ؟ فأفتي مالك بأنها لا قيمة لها .

وذلك أن الخليفة كان يحب تملّك ابنه من بعده فيحتال على ذلك بأن يجمع الأعيان والوجهاء والقادة والفقهاء ويحلفهم بالطلاق والعتاق أن يطيعوا ابنه إذ ما هو فارق الدنيا !!

فجاء مالك ورفض هذه الأيمان كلها وعدّها وليدة إكراه سياسي ، وأن صاحبها لا يلزمها الوفاء بها .

واغتاظ الحاكم العباسى من هذه الفتوى ، وأصدر أمرا بالقبض على مالك وتعذيبه حتى يرجع عنها .

وأبى مالك إلا الثبات على حكم الله .

وانهالت عليه السياط الكاوية وهو يتجلد .

وترك بعد أن حدثت له عاهة في جسمه ، فقيل : إنه لم يستطع تحريك إحدى يديه من إثر هذا العدون حتى مات !

يقول الأستاذ أمين الخلوي - وعنده أثبتنا النقول التاريخية السابقة في أنباء مالك - : « لقد تبدو هذه المحن بادي الرأى لطخات سوداء في صورة الحياة إذ كانت ضربا وتعذيبا وامتهانا لكرامة رجال ذوى علم وحرمة ، وقد يكونون ذوى سن عالية في أكثر الأحيان .

لكن الباحث المدقق المستشف لما وراء المظاهر الفردية والسطحية يقدر فيها الجانب الاجتماعي ، ويقيس بها تقدم الإنسانية وكسب الحرية الأدمية فتبعد هذه المحن لمعات وضيئلة في ظلام الحكم الفردي القاسى .

إذ هي صمود لهذا الحكم يهزم من جبروته ، ويحد من قسوته ، ويسجل بقاء الشعور بالكرامة الإنسانية والحرص على أداء الأمانة الاجتماعية التي حملّها الله أهل العلم ، فهم بها أهل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ لِتَبَيَّنَهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكُتمُونَهُ ﴾ (١) .

والإحساس بهذا الواجب على أصحاب العلم وحملة الأمانة وفضلهم حين يتحملون في سبيل أدائهم ما يتحملونه هو إحساس قديم خالج النفوس في تلك العصور .

(1) آل عمران : ١٨٧ .

ويبدو في مثل قول «عمر بن عبدالعزيز» ذي القلب الحساس : ما أبغط أحداً لم يصبه في الأمر - بالمعروف - أذى !!

وهي كلمة كان يرددتها مالك ، ويدرك معها بعض منْ أصيبوا في هذا الأمر كسعيد بن المسيب وغيره .

وسعيد أحد أعلام الأئمة ، بل هو سيد التابعين وله في قوة النفس مواقف مشرفة فقد دُعى إلى بيعة عبد الله بن الزبير فأبى فضرب .

ودُعى إلى البيعة لسليمان والوليد بولاية العهد فلم يفعل فضرب وطيف به في المدينة وذلك كلما لما في عنقه من بيعة لم يرد أن ينقضها لهواهم .

وفي الحق أن الحديث عن المحنين في تاريخ الإسلام هو الحديث عن معارك الحرية الفكرية والاجتماعية في هذا التاريخ وسجل المقاومة الكريمة لأصحاب السلطان الباطش ، والهوى الجامح . . . .

والملهم ليس سرد المواقف الماجدة لأصحاب القلوب الكبيرة الذين ينعم بهم القدر على أم شتى .

ومع أن سعيداً والأوزاعي وأبا حنيفة ومالكاً وأمثالهم رجال صنعوا لهم الإسلام أولاً وأخراً ، فسيرتهم شهادة صدق على أنه يصنع حماة الحق وأئمة الجهاد والتضحية ، إلا أننا نؤثر إظهار ما يؤديه الجنود المجهولون في ميدان الكفاح الأدبي لإعلاء قدر الإيمان والعدالة .

وآثار هؤلاء هي التي استباقت الجماهير على كر العصور تحتقر الجحور والفسق والعصيان وتكن العداء أو تعلن للمارقين عن أمر الله .

لقد طوى ظلام الحكم الفردي في الأزمنة القدية شعوباً غفيرة ، ورأينا الأكاسرة والقياصرة والفراعنة يحكمون لا معقب لحكمهم !

ونصح هذا على بلاد الإسلام - للأسف - في شكل توارث الخلافة ، وهو توارث دخيل على تعاليم ديننا بلا مراء .

بيد أن الأئمة المبرزين والعلماء المذكورين والمغمورين والألوان المؤلفة من الرجال الغامضين أقاموا من روح الإسلام سياجاً يكشف هذا الشر ويقلل أظافره ، ويقوم إلى حد بعيد مقام مجالس الشورى التي انتظمت هيئاتها في العصور الحديثة .

فليس للملوك حق إلهي يسيطرون باسمه على الناس ، وكم من خليفة خلع وسجن وقتل .  
ثم إن الإسلام ألقى كلمته في الأصول والفروع ، فإذا خطب الخليفة قبل صلاة العيد قيل : أخطأ الخليفة .

وإذا أخذ مالا ليس له قيل : غصب الخليفة ..

إن معالم الحلال والحرام التي شرحها الإسلام للخلق كافة حددت المنازل والقيم ،  
فمن انتهى إليها فهو عبد صالح .. وإنما فهو خارج على دين الله ولو كان أمير المؤمنين .  
وإدراك هذه المعالم مشاع بين الكبار والصغار والخاصة وال العامة ..

ربما كانت قضايا الفقه وقواعد التشريع من اختصاص العلماء الدارسين .

أما قضايا الاستقامة والعوج والعدالة والحيف والتقوى والفساد ، وأما الفرائض الجامعية والشعائر الواضحة .. فتلك كلها أمور يعرفها العامة ويحكمون على الملوك والسوق في ضوئها حكماً قريباً ..

ونترك عصر الأئمة الأربع وأصحابهم ، والأيام اللامعة الأولى ونقفز إلى عشر قرنا من تاريخ الإسلام ، فماذا نجد ؟ نجد علماء الدين يجتهدون في الحمامات عن حقيقة الدين وحقوق الناس كلما حاولت أهواء الأقوياء طمرها ..

ويحسون كأنهم نواب عن الجماهير في ضمان مصالحهم ، وإقرار العدالة التي ينشدونها .

ففي (١) أوائل القرن الثاني عشر للهجرة ، وبعد ما اشتدت وطأة الحكم الفردي نسمع أن أهل الأسواق أصحابهم غبن من وراء تزييف النقود ، فاجتمعوا ودخلوا الجامع الأزهر وشكوا أمرهم إلى العلماء ، وألزموه بالركوب معهم إلى الديوان - مقر الوالي التركي - فأمر البشا بعد اجتماع حضره الأمراء وضباط الجيش ، واستقر رأيهم على خطة محددة أزالت الشكوى .

وفي سنة ١١٤٨ هـ نسمع أن الخليفة العثماني أصدر أمره بإبطال بعض المرتبات التي كانت تصرف في وجوه البر العامة ، فلما قرئ على العلماء المرسوم الصادر بذلك .

---

(١) اعتمدنا في هذه الحقائق التاريخية على كتاب «السيد عمر مكرم» للأستاذ محمد فريد أبو حديد .

قال الشيخ سليمان المنصورى معترضا على تصرف السلطان : « إن ذلك لا يسلم له ويُخالف أمره لأن ذلك مخالفة للشرع ، ولا يسلم للإمام فى فعل يخالف الشريعة ». .

وعدلت الحكومة عما عزمت عليه . . .

وكان الشيخ على الصعيدي يقول لـ محمد بك أبي الذهب - الوالى فى عهده - : « اتق النار وعذاب جهنم ، ثم يمسك بيده ويقول : أنا خائف على هذه اليد من النار » !!

وفى أيام إبراهيم بك الكبير وعلى بك الكبير عصفت برؤوس الحكم نزوة جعلتهم يستكبرون بالباطل ، ويفتاتون على الناس ، ويفرضون هواهم ، ويدوسون القانون .

قال الأستاذ محمد فريد أبو حديد :

« فأدرك العلماء أن واجبهم - وهم ممثلو الشعب والطبقة المستنيرة منه - بالمحافظة على القانون والحق ، ولم يتربدوا لحظة ، بل هبوا للنداء الواجب وتصدر فيهم زعيم اسمه « الشيخ الدردير » رحمة الله وطيب ثراه فأرعد الأمير المدل وأبرق ، وأرغى وأزيد ، ونهر وتوعد ، فوقف العلماء وثبتوا وأرغعوا وأزيدوا كذلك ، وقام الشعب من ورائهم يؤيدهم ، وكانت مظاهره كبرى ، فأغلق الناس حواناتهم لينظروا مآل النضال بين الحق والقوة ، وأوشك الأمر أن يؤدى إلى فوضى شاملة ، لو لا أن جزع عقلاه الأباء من ذلك الاضطراب ، وأشقوها من تلك الحال ، فاجتمعوا وتشاوروا ثم أرسلوا إلى الأمير المعاند فلاموه على وقوته وأمروه بالنزول على ما أراد القانون ، فأذعن وهو كاره بعد مشادة عنيفة ، ولم يرض العلماء أن يدعوا الأمر يتفلت من أيديهم بغير حق مسجل يكتسبونه للناس ، فطلبوه أن تكتب لهم وثيقة بالحق المكتسب ، وكتب لهم صلح رسمي به شروط على الأباء وتعهد من الحكم بالتزام ما يقضى به القانون ويحتممه العرف ». أ. ه.

ويعرض لذلك الأستاذ عباس العقاد فى كتابه عن « محمد عبده » فيحكى ما رواه « الجبرتي » فى الجزء الثانى من أن الفلاحين فى قرية من قرى مركز بلبيس شكوا فى شهر ذى الحجة سنة ١٢٠٩ هجرية ( ١٧٩٥ ميلادية ) إلى الشيخ عبد الله الشرقاوى كبير علماء الأزهر ظلماً لحق بهم من أتباع محمد بك الألفى أمير المالك المشهور <sup>(١)</sup> ، فأبلغ الشيخ شکواهم إلى كل من مراد بك وإبراهيم بك ليخاطباً الألفى بك فى هذه

(١) الذى عرف بموالاته للإنجليز والتعاون معهم .

الشکوی ويطلبا إليه أن يكف أتباعه عما يوجبها ، وانقضى زمن على هذا البلاغ بغير جدوی فجمع الشيخ الشرقاوى علماء الأزهر وتشاوروا فى الأمر مليا ، فانتهوا إلى إنذار الأماء جهرة بالمقاومة .

واتفقوا على إغلاق أبواب الجامع ودعوة التجار وأصحاب الأعمال إلى إغلاق الدكاكين وحوانيت التجارة وإعلان ما نسميه اليوم « بالإضراب العام » .

ثم ركب الشيخ الشرقاوى والعلماء فى اليوم التالى وتبعتهم جماهير الشعب إلى منزل شيخ السادات لإشراكه وإشراكه أتباعه معهم فى مقاومة الأماء حتى يستجيبوا إلى مطالبهم .

وكان لإبراهيم بك قصر بجوار بيت شيخ السادات ، فرأى هذه الجموع التى لا يكف عنها المدد تلتف حوله ، وهالته كثرتها فأرسل من يسألها عن سبب اجتماعها ، ثم علم بالسبب فلم يجسر<sup>(١)</sup> على الذهاب بنفسه إلى مكان الاجتماع ، وأناب عنه الدفتردار أيوب بك لاستماع أقوال العلماء والسعى فى تحقيق ما طلبوه ، فعلم منهم أنهم يريدون كف المظالم وصيانة الأموال والأرواح ورفع المكوس والضرائب إلا ما يرضيه الرعية ، فخاطبهم أيوب بك فى تخفيف بعض هذه المطالب والاكتفاء بتعجيل بعضها مما يستطيع إنجازه لوقته ، وقال : إن رفع المكوس والضرائب دفعة واحدة متعدنة ، وإنه قد يرفع شيئاً فشيئاً وإلا « ضاقت علينا المعيش والأرزاق » .

فصارحه العلماء قائلين : « إن الأماء ينفقون الأموال فيما لا حاجة به ولا خير فيه ، وما الحاجة إلى إنفاق المال فى البذخ والترف والاستكثار من الجوارى والممالىك ؟ إن الأمير الحق يعطى ولا يأخذ ما فى أيدي الناس ، وإن الإنفاق على اللذات وضروب الزينة إسراف وفضول » .

ولم يستمع العلماء جواباً شافياً فى ذلك المجلس ، فباتوا ليتهم فى حرم المسجد على أن يخرجوا فى الصباح إلى الميادين والساحات العامة معلنين بخلع الطاعة والاستجابة إلى أحكام الشريعة ، فبادر إبراهيم بك إلى طلب المقدرة منهم وأحال التبعة فى رفض مطالبهم إلى إصرار المخالفين له من أمراء الممالىك . وعلى رأسهم صاحبه مراد بك ، وأبلغهم أنه يؤيدهم ويحارب فى صفوفهم إذا أصر المخالفون على الرفض والمراؤفة .

(١) لم يجرئ .

وكاشف مراد بك في الأمر مستحثلاه على عمل شيء عاجل لتهيئة المدينة قبل انفجار الشعب كله بالعصيان .

وكان الوالي الأكبر يرقب الحالة لينظر ما يصنعه أمراء المماليك لتدارك الخطر قبل استفحاله ، فلما كان اليوم الثالث ولم يصنعوا شيئاً قصد إلى قصر إبراهيم بك وجمع هناك كبار الجناد وأصحاب الكلمة النافذة في عساكر المماليك وأرسلوا إلى العلماء والرؤساء يدعونهم للمشاورة ويدعونهم بابراهم الأمر على ما يحبون .

فحضر من رؤسائهم كل من الشيخ الشرقاوى والشيخ الأمير والشيخ السادات والسيد عمر مكرم والشيخ البكرى ، وهم نواب الأمة المختارون لهذه الملتمات .

وانفض الاجتماع بعد طول الأخذ والرد بقبول ما طلبه العلماء وكتابة موثق بذلك على الأمراء أن يتبعوه ولا يخالفوه ، ووقعوا جميعاً على « الحجة الشرعية » التي تسجل هذا الموثق وخلاصتها :

أن يدين النساء بقضاء المحاكم في قضايا الحقوق ، وأن تفرض الضرائب بموافقة الرعية على حسب الأحكام الشرعية ، وأن يتمتنع عدوان المحاكم بغير جريمة من المحكومين . وسميت هذه الوثيقة « بالحجۃ الشرعیة » على عادة قضاة الشريعة في تسمية هذه العقود .

ولو أنها كتبت في بعض البلاد الأوروبية لجاءنا خبرها مع كتب القوم في علوم السياسة الحديثة ، بعنوان من تلك العناوين الكثيرة عن حقوق الشعب أو الدستور الأكبر أو « الماجنا كارتا » وما إليها من مصطلحاتهم التاريخية .

ولكن العلماء الذين دعوا أمراء العصر إلى توقيع ذلك العهد لم يحسبوا أنهم جاءوا إلى الناس بعهد جديد غير التذكير بما في كتاب الله وسُنّة رسوله من حقوق نسيها أولئك النساء .

وكتب المؤثر « حجة » عليهم بشهادة الرعية ، أي شهادة « الأمة » التي تأمر بالمعروف وتحرم المنكر ، وتحترم الإسلام .

ويتابع الأستاذ فريد أبو حديد حديثه عن هذه المواقف الجيدة فيذكر حادث اعتداء موظف إداري من قبل « الوالي » على بعض أهل الحسينية وشدته في مطالبة قصاب

اسمه «أحمد سالم» بأموال للحكومة ، وكيف أراد القبض عليه بغير حكم شرعى مخالفًا فى ذلك الحق الذى كان أهل مصر قد اكتسبوه من قبل : ألا يمس أحد منهم إلا على مقتضى الشريعة .

فثار أهل الحسينية لذلك الاعتداء والتجأوا إلى الشيخ العروسى « وكان الشيخ الدردير قد توفي إلى رحمة ربه » فقام الشيخ العروسى بأمر الوساطة فى شأن من شئون الشعب ، وانتهى الأمر إلى مشادة طويلة خاف الأمراء غبًّا<sup>(١)</sup> فنزلوا عند إرادة الثنائرين وعزلوا الوالى وولوا آخر بدلـه ، ونزل الوالى الجديد من الديوان إلى الأزهر ، وقابل المشايخ الحاضرين واسترضاهـم ، ورأى أهل مصر من ذلك كله أن حقهم لن يضيع ماداموا حريصين على المحافظة عليه » .<sup>(٢)</sup>

\* \* \*

ولا تتبع أمثال هذه الحوادث بالسرد والاستقصاء ، وإنما نقرر الخلاصة التى نحب أن تتضح فى الأفئدة والعقول :

إن الإيمان الحق يتغاضى أصحابه أن يصونوا المجتمع وأن يوطدوا فيه شعائر الفضيلة والعدالة والأمان .

وتلك خاصة لم تحرم منها الأمة الإسلامية فى عصر من الأعصار .

\* \* \*

### نظرة عامة في الوجود الإسلامي خلال الماضي :

يستتبـين من خلال تلك الصحائف التـى جلوـناها عن سير الإسلام فى الحياة والأوصـر التـى تـشـدـه إلى المجتمع والـدولـة أن تعالـيم الإسلام لم تـكـن حبرا على ورق ، أو خـيـالـا فيـ ذـهـانـ المـصـلـحـين ، بل كانت حقائق تسـكـنـ اللـيلـ والنـهـارـ ويـتـحـركـ بهاـ بـحرـ طـامـ منـ الأـعـمـالـ وـالـنـيـاتـ وـالـحـرـوبـ وـالـمـصـلـحـاتـ ، وـتـنـدـفـعـ بـهـاـ أـمـ وـتـتـلـفـتـ لـهـاـ قـارـاتـ وـتـصـطـبـعـ بـهـاـ حـضـارـاتـ ...

وـأنـ الزـعـمـ بـأـنـهـاـ لـمـ تـجـاـوزـ دـوـلـةـ الـخـلـافـةـ زـعـمـ منـهـارـ لـاـ يـنـبـغـىـ وزـنـهـ وـلـاـ الاـكـتـرـاثـ لـقـائـهـ .

(١) عاقبتـها .

(٢) عن مظالمـ الحـكـامـ وـمـوـاـقـفـ الـعـلـمـاءـ مـنـهـاـ .ـ فـيـماـ يـخـصـ العـهـدـ الـمـلـوـكـيـ الـعـشـانـيـ .ـ أـنـظـرـ تـارـيـخـ الجـبـرـتـىـ .ـ وـالـأـزـهـرـ جـامـعاـ وـجـامـعـةـ لـدـكـتـورـ عـبـدـ العـزـيزـ الشـنـاوـىـ «ـ الـحـقـقـ »ـ .

ويكن أن يوصف هذا الوجود القائم بأنه يتعرض لعدة حالات :

١- أن تكون الحكومة صورة صادقة لرسالة الإسلام ومثلاً عالياً للتزام حدوده وأدائه حقوقه داخل البلاد وخارجها تعاونها في ذلك أمة راضية عنها ، حريصة عليها ، متباوقة معها في كل الشئون ...

٢- أن تكون الحكومة قائمة على الأسس الإسلامية ، ومستمدة وجودها من الحفاظ على شرائع الإسلام ونشر دعوته وصد أعدائه . غير أن طريقة تشكيلها أو سيرة بعض أفرادها لا تتفق اتفاقاً تماماً مع الأساليب الإسلامية . وهذا تكون يقطة الرأي العام جابرة لهذا النص أو مخففة من أضراره . ويكون جمهور الأمة أكثر تمثيلاً لحقائق الإسلام من ولاة أمره .

٣- أن تكون الحكومة إسلامية رديئة التكوين ، غبية الفهم ، وإلى جانبها أمة متراخية هي الأخرى في جنب الإسلام جاهلة به .

وهنا يبدأ الهرج ويشيع القلق وتأخذ الأمة والدولة معا طريق الانحدار والهبوط . . .

وتقوم الغارات الأجنبية المدمرة مقام القوارع السماوية الراجزة ، فتتعرض بلاد الإسلام للغزو والإذلال حتى تلم شعثها وتصلح شأنها ، وتعود مرة أخرى إلى الحق الذي حادت عنه فتستأنف الحياة الإسلامية طريقها الصاعد كرهاً أخرى . . .

وقد استعرضت هذه الأدوار في سطور موجزة جامعة تضمنت عصور الازدهار وأسبابه ، وعصور الانهيار وأسبابه في رسالة « بين الأمس واليوم » التي كتبها الأستاذ حسن البنا .

وقد أثبتنا هذه السطور في كتابنا «كيف نفهم الإسلام» عند حديثنا عن التفاوت بين النشاط الثقافي والنشاط السياسي في تاريخنا .

و الواقع أن الأمة الإسلامية في ظل دولة الخلافة تتمتع بحريات سابقة .

بل إن أشخاص الخلفاء الأربعـة كانت دون نظائرها من حكام المشارق والمغارب في الأولين والآخرين ، كانت دونهم سطوة وجاهـا وقدرة على فرض «الذات» البشرية ، وإشباع نزعة التسلط والاستعلاء . ما فـكـر أحد الخلفاء الأربعـة أن يجعل من حكمـه مـجـدا دـنيـوـيا لـنـفـسـه ، ولا فـكـرـاً أحـدـهـمـ أنـ يـفـتـاتـ عـلـىـ الجـمـاهـيرـ مـادـيـاـ أوـ أـدـبـيـاـ .

الحكم في نظر هؤلاء كلهم كان عبادة لله كالصلوة والصيام .

وأستطيع أن أقول : إن الأمة الإسلامية - إبان دولة الخلافة - توسيع في استغلال هذه الحرية توسيعاً معييناً في بعض الأحيان ..

وقد تجراً الرعاع على قتل الخليفة الثالث !!

ولكن الخليفة الثالث ما فكرَ قط أن يستغل سلطاته في ضرب الجماهير المحيطة بداره ، ولا استعان بقومه ولا بغيرهم في طرد وفود الدهماء المسوقيين بشتى الدوافع لإهانته .

ولو أن حاكماً معاصرًا مرت به الظروف التي مرت بعثمان ، لأمر بإطلاق الرصاص على المهاجمين ، بل لفتكت المدافع بعثات القتلى قبل أن تفتت بجسد الحاكم ، لكن عثمان صان دماء الذين لم يصونوا دمه !!

وجاء مقتل الخليفة « الرابع » فاجعة تأوه لها المؤمنون في الأرض والسماء ، ونكبة زلزلت مثل الرفيعة لتقوى الله ورعايته الشعوب ..

إن الحرية الواسعة التي أتيحت لجمهور الأمة في ظل دولة الخلافة يسرت لبعض الأفراد أن يتبرج ويفجر .. وكان رد الفعل السيئ لهذا التهور أن جاء الملك الأموي افتياً منكراً على سلطة الأمة وحقوقها المقررة وغير المقررة .

فضاع حق الشعب في اختيار رئيس الدولة ، وانكمشت الحرية الفردية ، وطالت يد الحاكم في المال العام .. ولكن المسلمين أبوا الاستكانة إلى هذا التغيير ، فقاومه بعضهم باللسان ، وقاومه آخرون بالسيف ، ولا شك أن يقطة الروح الدينية كفكت من حدة هذا الانحراف .

يضاف إلى هذا أن الأمويين أبدوا أنهم قاموا برعاية الإسلام وإنفاذ أحكامه ، وأن توليهم للخلافة جاء نتيجة الأحداث التي أنهت دولة الراشدين .

وقد دللوا على صدق دعواهم بما فتحوه من ميادين للجهاد وسعت رقعة العالم الإسلامي شرقاً وغرباً ، ثم إنهم لم يتعرضوا بشيء لمن سكت عنهم ..

والحق أن دائرة الفتح انداحت<sup>(١)</sup> بقوة ، ولكن للأسف لم يصاحبها تكريم للقادة المجاهدين : ولا تأمين - على القليل - لمستقبلهم فتوقفت ثم خمدت .

(١) اتسعت .

ويذكر بالحمد لهذا العهد أن العالم الإسلامي كان كياناً واحداً تضيّعه حكومة مركبة قوية .. وإن كان من المؤسف أن الأمويين تطروا في احترام القومية العربية ، وغضوا الطرف عن القوميات الأخرى فأساءوا بذلك إلى العرب والإسلام جميعاً ..

لأن الإسلام عالم النزعة وليس فيه مكان لتعصب جنسى ولا نعنة قبلية !!

ثم طاحت الدولة الأموية بعدما جسم آل البيت معايبها ، وأشعلوا الثورات في أطرافها .

وقام بنو العباس بحمل أعباء الخلافة ، واستباحت الحضارة الإسلامية على عهدهم .

واردعت الثقافة حتى أصبحت المدن العربية أنضر مدن الدنيا ..

غير أن بنى العباس تورطوا في الأخطاء التي تورط فيها سلفهم ووقعوا فيما عابوا فيه بنى أمية ..

ودين الله أشرف وأذكى من أن يتبع أطماء أسرتين !! أو يرتبط بأفرادهما .

وال تاريخ ليس إلا جملة من أعمال البشر . وأعمال البشر يحكم عليها بشريعة الله ، ولا تحكم هي شريعة الله ..

ولما كان الإسلام ديناً عاماً لسكان القارات الخمس ، فقد دخلت فيه بداهة أجناس كثيرة .

ومن حق هذه الأجناس أن تنهض بلوائه إذا قصرَ العرب - حملته الأولون - في خدمته .

فلا عجب إذا رأينا الفرس والهنود والأكراد والأتراك يهربون لنجدته عندما يرون الصعاب أحاطت به . ومن معرفة الفضل لذويه أن ذكر بأطيب الثناء جهد الأكراد والأتراك في مقاومة الصليبيين والتellar بعدما انهزم العرب أمامهم ..

إنهم هم الذين أحقوا الهزائم المريمة بالغزة الباطشين !!

ولكي يتضح وجه الحقيقة نذكر أن المسلمين الأوائل ما كانوا يهتمون بجنسياتهم ، أو يعولون على أوطانهم الأولى ، فإن الإسلام صهرهم جميعاً في بوتقة فأصبحوا مسلمين وحسب ..

ولذلك لم يشعر الجمهور المسلم بحاجة عندما قامت على أنقاض الماضي دولة جديدة ترفع علم الإسلام وتتصارع دول أوروبا كلها وتنفذ إلى أحشائهما من الشرق والجنوب ، تلك هي دولة الأتراك العثمانيين ..

\* \* \*

لكن القيادة التركية للإسلام لم تكن موفقة ، ولا مسددة ، وقد قلدت كل الأخطاء التي وقعت فيها القيادة العربية من قبل .

وأضاف إلى ذلك أن الحصانات القديمة ضعفت أو تلاشت ، فأصبح العالم الإسلامي جسماً تغالبه العلل دون أن تلقى الجراثيم الفاتكة مقاومة تذكر ، فلا عجب إذا تعرضت هذه القيادة للمصير نفسه .

وكما أطاح التتار بالخلافة العباسية ببغداد ، طاحت الخلافة العثمانية في الآستانة . وإن اختلفت أساليب السقوط ومظاهر الضياع ..

ولو أن خلافة إسلامية أخرى قامت ومشت في الطريق التي سلكها العباسيون والعثمانيون لصحتها ذات العلل القديمة ، ولأوردتها الحروف بعد قرن أو قرون !!

لماذا لا تدرس الأخطاء السابقة ، ويؤخذ الحذر من معاودة الانزلاق إليها ؟ إن الإفاده من التجارب شأن أولى الألباب في كل زمان ومكان .

وفي عصرنا هذا أقام الفرنسيون جمهورية رابعة وضعوا في دستورها ما يجنب بلدتهم فوضى الحرريات الخزبية التي جعلت فرنسا مضرب المثل في تغيير الوزارات الحاكمة ..

فلماذا لا يحذو المسلمين حذو سائرخلق ، فيبتعدوا عما أزلهم الشيطان إليه مشن وثلاث ويقيموا حكماً إسلامياً أقرب إلى الصواب منه إلى الخطأ ؟ بل أقرب إلى الإسلام نفسه وأنئ عن دعوى الأسر الدعية ، وجنون الأفراد العالين في الأرض ؟؟

ذلك ولدينا كتاب ينطق بالحق ، ويحدد النهج والغاية ، ولدينا شنة مدرسوة مأنسنة تقدم « مواصفات » كاملة للحكم الراشد ، فلن يعجزنا أن نصون حاضرنا ومستقبلنا بعد كل هذه الأضواء .

وبديهي أن تكون الحكومة في الإسلام صدى رغائب الأمة وعزماتها وأداتها إلى بلوغ ما تهوي ، أما أن يكون الأمر بالعكس فتكون الحكومة مفروضة بالرهبة والرغبة أو بالسلاح والرشوة فليس هذا بإسلام .

والأمة الإسلامية نفسها أمة تحب دينها وتحرص على إقامته ، وتريد إرادة جازمة أن تصطبغ به ظاهرا وباطنا . . .

وقد قاومت على مر القرون - بالقلب واللسان - انحراف الحاكمين ، وقدمت بسماح وشجاعة كل التضحيات التي تفرض عليها حماية الدين .

\* \* \*

ونحن نلحظ - دون كد - جرثومة خبيثة تفتكت بالسياسة الإسلامية وتدع فراغا سيئا بين الأمة والدولة ، تلك هي طريقة اختيار الحاكم الذي يلى الأمور ، ويقود الأمة إلى ما تعرف وتقر من أهداف .

ونحن نريد استئصال هذه الجرثومة لا تركها ، والتغلب على ما تنشئ من علل وأوجاع .

ويخيل إلى أن هناك نقصا في تفكيرنا الفقهي يجب تداركه على ضوء ما وعينا من تجارب تاريخية ، وعلى ضوء ما وعى العالم كله من كفاح للطغاة والمستبددين .

إن من أخطاء الفكر الإسلامي الأولى أنه بذل جهدا مضينا في بحوث ما وراء المادة ، فبدد بهذا قدرا كبيرا من طاقته دون جدوى ولغير سبب ، وخالف بهذا التفكير منهج القرآن الكريم في البحث والنظر !!!

فإن الله في كتابه أمرنا بالتأمل في المادة لا فيما وراءها . وفي الكون المشهود لا في المغيبات المفترضة والموهومة .

وهذا العوج الفكري - الذي حاربه العلماء المحافظون - أساء إلينا في ناحية من حياتنا الاجتماعية والثقافية . . .

وَثُمَّ عَوْجٌ آخَرٌ أَسَاءَ إِلَيْنَا فِي حَيَاتِنَا السِّيَاسِيَّةِ وَهُوَ - فِيمَا أُرِيَ - نَقْصٌ مُعَالِمٌ لِلْفَقِهِ الدُّسْتُورِيِّ مِنْ حَيَاتِنَا الْفَقِهِيَّةِ الرَّحِبَةِ مَعَ وَفَرَةِ مَادَتِهِ فِي مَوَارِيْشِنَا السَّمَاوِيَّةِ ، وَمَعَ الْحَاجَةِ الْمَاسَةِ إِلَيْهِ فِي سِيرَنَا التَّارِيْخِيَّ الطَّوِيلِ .

وأعني بالفقه الدستوري هذه الدراسات التشريعية التي تحدد وظيفة الحاكم وصلته بالأمة والسلطات التي يملكونها ، وطرائق الشورى التي فرضها الإسلام عليه ، والحقوق والواجبات المتبادلة بين شتى الأجهزة الإدارية التي تشكل عموما نظام الدولة .

إن كلمة « وأمرهم شورى بينهم »<sup>(١)</sup> لا يكفى أن يلقىها واعظ من فوق منبر ، أو يرسلها قارئ في الهواء ، فلا تأخذ مجرها في الحياة العامة قوانين ملزمة واحتياصات واضحة .

صحيح أن الأمة تدارست في حلقات العلم حقائق كثيرة في ذلك المجال ، لكن هذه الدراسات لم تأخذ طريق الاستبصار والاستبحار الذي يقدم للمجتمع الإسلامي ضمادات وثيقة ، فلا يتعرض للأزمات التي تمكن منه حاكماً مساعراً ، أو التي تقوده كارها إلى طريق الدمار ...

إن الفقه الإسلامي - في ميدان العبادات والمعاملات - حفل بأخيلة تجعل المرء يضحك حيناً ، وتجعله يدهش أحياناً لخصوصية الأذهان التي تعرضت لأبعد الصور وأعقد القضايا بالتقريب والخلل ، ومع ذلك فإن هذه الناحية الدستورية لم تأخذ من العناية ما أخذته أبواب الغسل في العبادات ، ولا ما أخذته أبواب البيوع في المعاملات ... !!

ومن يدرى ؟ لعل الانحراف الأساسي في تكوين السلطات العليا هو الذي أغري بتلك النقائض !!

وفي رأيي أن الإفادة من تجارب البشر في هذا الميدان عظيمة الجدوى .

إن البشر - في أقطار فيحاء<sup>(٢)</sup> وعلى آماد متطاولة - لددغتهم آثام الحكم الفردي ، ونهشت لحمهم ، فلا عجب إذا عملوا بنداء الفطرة على تحصين أنفسهم ضدها ، وعلى وضع الدساتير التي تتضمن العبر المستخلصة من صراع الظالمين معهم ، وصراعهم مع الظالمين ..

\* \* \*

وليس هذا نقل لفكرة أجنبى يزاحم مواريث الدين أو يوهם بعدم كفايتها ل حاجات العصور . كلا ، إنما هو نقل لوسائل متعددة بطبعتها لتحقيق الغايات التي جاء بها الدين ، ولإنفاذ النصوص التي تضمنها ..

إن الله نهى عن الظلم فيما أنزل من وحى ..

. (٢) واسعة .

. (١) الشورى : ٣٨

فهل تظن الظلم مستحبا في البلاد التي لم يبلغها ما أنزل الله؟

لا، إنها تستقبحه وتكرهه وقوعه وتحتاط من أذاه.

إذا اخترعت عدة أساليب لحماية نفسها منه فلا علينا أن نتذرر هذه الأساليب،  
وأن نأخذ بها لحماية أنفسنا كذلك.

إن طبيعة الشر سواء هنا وهناك، ولا نريد المضى مع المتشائمين فنقول: إن النفس  
الإنسانية نزاعة إلى البغى حيث كانت:

والظلم من شيم النفوس فإن تجد ذا عفة فلعلة لا يظلِم

ولكننا نقول: إن النفس الإنسانية تطعيمها سعة السلطة ونفذ الكلمة كما تطعيمها  
كثرة المال وبساطة الثروة ..

وقد عانت الأمم قديماً وحديثاً من إطلاق أيدي الحكام. مهما أوتوا من عبقرية.

ومن هنا وبعد أن سلخت الإنسانية من عمرها دهراً طويلاً وضع - مثلاً - ميثاق  
حقوق الإنسان جاء فيه: «إن إرادة الشعب هي مصدر سلطة الحكومة ويعبر عن هذه  
الإرادة بانتخابات نزيهة دورية تجري على أساس الاقتراع السرى، وعلى قدم المساواة  
بين الجميع أو حسب أى إجراء ماثل يضمن حرية التصويت».

فلماذا لا نعول نحن على هذه الوسيلة، في جعل الأمة بنجوة من سطوة بعض  
الأفراد أو بعض الأسر على مناصب الحكم، وتسخير الشعوب عن طريقها للأهواء  
المطامع الشخصية؟!

يقول الله تعالى لنبيه المعصوم: «وشاورهم في الأمر»<sup>(١)</sup> أفالاً يشعر المسلم بحسنة  
إذا رأى شئون المسلمين من أيام طوال تمضي دون أن يعرف عنها أولو الألباب والراسخون  
في العلم شيئاً؟!

تضى يبرمها حاكم فـ<sup>(٢)</sup>، ليس حوله إلا بطانة تشبه حاشية فرعون، ما تنصحه إلا  
باتباع ما يهوى، وما تصحبه إلا على الملق والزلفى ..

(١) آل عمران: ١٥٩ .

إن هؤلاء الخلفاء من آل عثمان أو من غيرهم أبعد الناس عن هذه الآية الكريمة  
والعمل بها .

وراء هذه الخرافات المقدسة تتشى الأم أشواطاً تطول أو تقصر ، بيد أنها متزلقة إلى  
مضرعها آخر الطريق !!

وعلى المسلمين دون تململ أن يدفعوا ثمن تفريطهم !!

سرح بي الفكر يوماً في موقف المسلمين من القرآن الكريم فهزت رأسي أسفًا :  
يقال - والعهدة على أصحاب الإحصاء - : إن ثلاثة ألف طلاق وقعت ببصر في  
الستين العشر الأخيرة .

قلت : كم مطلقاً متّع مطلقته ؟

وأجبت : لا أظن أحداً من هذه الألوف المؤلفة نفذ قوله تعالى : ﴿وَلِلْمُطْلَقَاتِ مَتَاعٌ  
بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُتَّقِينَ﴾ . (١)

لكان الآية ملغاة أو لم تنزل .. !!

وإنفاذ هذه الآيات في مكنته الأفراد ، وليس من عمل الدولة الذي لا يقوم غيرها به  
كآيات الحدود والقصاص التي عطلت هي الأخرى عمداً .. !

إن تعطيل النصوص - بالصورة البدائية - جريمة ، وتنفيذ النصوص - بالصورة  
الصبيانية - جريمة كذلك .

ومن الصور الصبيانية أن يزعم زاعم أن الحاكم يستشير إذا أرسل لبعض أخصائه أو  
بعض وصفائه يستفتياهم في أمر حزبه .

إن أمر المسلمين المنتشرين في ثلاث قارات يعني أولى النهى في كل المدائن والقرى .  
ويجب أن يجتمع هؤلاء في مجلس واحد ليذلوا بما عندهم من نصح وخبرة ، وإلا  
فالشوري هزل .

إن الفقه الدستوري عندنا بحاجة إلى أن يوسّع ويقعد ويدرس في المساجد مع أحکام  
الوضوء والصلاحة ، لأنبقاء الإسلام والمسلمين متصل به .

(١) البقرة : ٢٤١ .

لقد شرحنا آنفاً كيف استطاع علماء الدين ترميم المجتمع من صدوع الحكم الفردي .  
لكن العلم نفسه عرضت له ظروف عكرت صفوه ، ثم أخذ مجراه يغيب .  
ورويداً رويداً أخذ العالم الإسلامي أجمع يدخل في ظلام شامل .. !!

\* \* \*

### الإسلام في المحاق:

إذا كان الترف العقلى والمادى من أسباب انهيار الخلافة العباسية ، فإن القحط  
العقلى والمادى من أسباب انهيار الخلافة العثمانية .

إن الأحوال الكثيبة التي لابست قيادة الأتراك لل المسلمين فى الأزمنة الأخيرة من  
تاريخهم جعلت الإسلام - حكومة وأمة - يتربّح ويتهاوى .

أخذت خصائص الحياة الذكية القوية تتسرّب من كل شيء ، وتحول الدين إلى  
تقاليد ميتة ، ومجموعة من الأعمال التي تختلطها البدع والخرافات .

وتقلصت القدرة على علاج شؤون الحياة فإذا المسلمين يكادون ينسحبون من ميادين  
الإنتاج الصناعي والتجاري والزراعي وأنواع المهن الأخرى ، أو يعرفون طرقاً بدائية في  
هذه الأنحاء لا تقيم أبداً<sup>(١)</sup> ، بله أن تنجح رسالة .

ومع هذا التقهقر المعيب فقد ضربت غرائز الشر ، وشاعت أسباب الفرقة ، وانتشرت  
آفات خلقية واجتماعية لا حصر لها .

واضمحلال البيئات الدينية يعود أول ما يعود إلى انطفاء العقل وخمود جذوته  
فإليان « يورث » عن تقليد لا فكر معه .

والعبادات تؤدى لما يكتنفها من جانب غيبى فهى معزولة عن آيات الله في الأنفس  
والأفاق .

والحياة تتناول بكسيل واسترخاء ، لأن الدار الآخرة هي التي تستحق النشاط والجد !!  
إذا مددت بصرك إلى الوسائل الناشطة الجادة التي تكسب بها الدار الآخرة وجدت جملة  
هائلة من الترهات والأباطيل سميت دينا ، وهي ليست من الدين في قليل ولا كثير ..

(١) الأَوْد : الاعوجاج .

واختفت من الأذهان تقريراً قوانين الأسباب والمسببات ، فكان يدرس في الفقه أنه لو تزوج مشرقي بعربية ثم ولدت له مع وجود مسافة تمنع اللقاء مدة الحمل ، فالولد له !!

لماذا ؟ وهو لم يجتمع بها بعد المكان واستحالة اللقاء ؟

قالوا : لاحتمال أن يكون من أهل الخطوة !!

إن انتقال الناس من قارة إلى قارة جائز في الأذهان من غير طيارة ولا سيارة !!

ولو أنك تأملت في العبادات المحسنة لوجدت جماهير كثيفة تعتبر التعلق بالأضرحة ومناداة المقربين بها دينا ، وتجد من العلماء من يسميه « توحيدا ». .

ولو وجدت توابيت الجهال في إحدى الساحات مرددين بأفواههم بعض أسماء الله في جنون راقص .. هو الذكر المشروع !!

بل لوجدت المسجد الواحد من المساجد الجامعة تقام به الصلاة الواحدة عدة مرات لوقت واحد ، هذه جماعة الأحناف ، وتلك جماعة المالكية ، وهذه جماعة الشوافع .. إلخ .

ولعل أرفع صور النسك أن ينقطع امرؤ عن الدنيا في صومعة معزولة عن الحياة ، يسبح الله ويقرأ كتابه .

فهل هذا الناسك ابن شرعي لهذا الصحابي الذي خرج من الجزيرة مجاهدا حتى بلغ شاطئ الأطلسي فنظر إلى الأمواج المترامية متلقية مع الأفق البعيد لا يُرى وراءها شيء ثم قال : لو أعلم أن لله أرضا هنالك لذهبت إليها مجاهدا في سبيل الله ؟

إن هذا الجانب من العبادات فسد بالركام الغليظ من الخرافات التي التصقت به ، والجوانب الأخرى من دين الله ومن دنيا الناس لم تكن تقل عن هذا الجانب إمعانا في البعد عن الحق والإغراق في الوهم والضلال عن سوء السبيل .

\* \* \*

وكما عمقت الفجوة بين الإسلام وأمته المنتسبة إليه عمقت الفجوة بين الدولة والمجتمع فليس للحكم رسالة شريفة يسعى إليها .

إنه حكم إسلامي بالعنوان المتوارث من قديم .

أما رجاله فحظوظهم ضئيلة من فقه الإسلام ورسالته الكبرى ، وحظوظهم أضال من العمل به وإشراق النفس بنوره والإخلاص لدعوته والحدب على أمته .

وأكثرهم - لو وظف وفق كفايته النفسية - ما صلح كاتبا في ديوان !

ولو نال جزاء عمله لعاش بائساً أو زج به في السجون !

ولكنه - لعوج الأوضاع - صار ملكاً أو خليفة يزعم أنه حلقة توضع في السلسلة التي تبدأ بأبى بكر رضى الله عنه !!

وهبوط مستوى الحكم إلى ذلکم الخصيص شئ يملأ الأفتدة أسفًا ..

وطبيعى أن تكون الجماعة الإسلامية بعد ذلك الانحدار الدينى والإدارى فى حال يرثى لها .

إن الجسم العليل يفقد من خصائص الحياة والحركة بقدر ما يتخلله من العلل .. فإذا تكاثرت عليه الأدواء حتى بطلت حركته وصار جثة هامدة كان الخلاص منه بمواراته الشرى ..

أما العقل العليل فإنه - مهما خمدت جذوة الحياة فيه - لا يكفن ولا يدفن إنه يبقى على صعيد الأرض حياً كميته أو ميتاً كحى .

وقد نظر أحد العلماء إلى المسلمين آخر العهد التركى ثم أرسل هذه الزفارة من قصيدة طويلة ..

أَفْسِلُمُونَ وَأَمَّةُ شَلَاءٍ      لَا مِيَتُونَ وَلَا هُمْ أَحْيَاءٌ !

والواقع أن المجتمع الإسلامي كاد يفقد الصلة بجذوره المعنوية الأولى .

كتاب المسلمين يحلق في الآفاق وهم يعيشون في الجحور !

كتابهم يجوب بين آيات الله في الأرض والسماء ويجتذب الأبصار وال بصائر للتأمل فيها ..

وهم على ثراهم الهامد يفتحون عيوناً لا تبصر ، وقلوباً لا تعنى !

كتابهم يقوم على الحق وحده ، ويلفظ ما عداه بقوة ، وهم يعيشون في دوائر مغلقة من الوهم والأباطيل !

علوم الدين التي تدرس للعامة والخاصة تحولت إلى ألغاز مبهمة ، وانشغل العقل العادى بحل هذه الألغاز لأن لألفاظها مكانة تشبه القدسية !

وإليك هذه النماذج المليئة<sup>(١)</sup> بالأعاجيب :

قال خليل في مختصره الذي يمثل مذهب الإمام مالك :

«يرفع الحديث وحكم الخبر بالمطلق ، وهو ما صدق عليه اسم ماء بلا قيد وإن جمع من ندى أو ذاب بعد جموده أو كان سؤر بهيمة أو حائض أو جنب أو فضلة طهارتهما أو كثيرا خلط بنجس لم يغير أو شك في مغierre هل يضر أو تغير بمحاوره بدهن لاصق ، أو برائحة قطران وعاء مسافر ، أو بمتولد منه أو بقراره أو بمطروح ولو قصدا من تراب أو ملح ، والأرجح السلب بالملح لا يتغير لوننا أو طعمها أو ريحنا بما يفارقها غالبا من ظاهر أو نجس كدهن خالط أو بخار مصطكى<sup>(٢)</sup> وحكمه كمغierre .

ويضر بين تغيير بحبيل<sup>(٣)</sup> سانية كغدير بروث ماشية أو بئر بورق شجر أو تبن ، والأظهر في بئر الباردة بهما الجواز ، وفي جعل المخالف الموافق كالخالف نظر ، وفي التطهير بماء جعل في الفم قولان ، وكراه مستعمل في حدث وفي غيره تردد ويسير كأنية وضوء وغسل بنجس لم يغير أو ولغ فيه كلب وراكد يغتسل فيه وسؤر شارب خمر وما أدخل يده فيه ، ولا يتوقى نجسا من ماء إلا إن عسر الاحتراز منه أو كان طعاما كمشمس وإن رئيت على فيه وقت استعماله عمل عليها وإذا مات بريء ذو نفس سائلة براكد ولم يتغير ندب نرح بقدرهما لا إن وقع ميتا وإن زال تغيير النجس لا بكثرة مطلق فأستحسن الطهورية وعدمها أرجح وقيل خبر الواحد إن بين وجهها أو اتفقا مذهبها وإلا فقال يستحسن تركه وورود الماء على النجاسة كعكسه ». أ. ه

وقال زكريا الأنصاري في منهجه الذي يمثل مذهب الشافعية :

«إنما يظهر من مائع ماء مطلق وهو ما يسمى ماء بلا قيد فمتغير بخالط ظاهر مستغنی عنه تغيرا يمنع الاسم غير مظاهر لا تراب وملح ماء وإن طرحا فيه وكراه شديد حر وبرد ومتشمss بشروطه ، والمستعمل في فرض غير مظاهر إن قل .. ». أ. ه

(١) من كتاب « تاريخ التشريع الإسلامي » للخضري .

(٢) المصطك : علك رومي يتداوی به .

(٣) هي الدلو العظيمة .

هل تفهم شيئاً من هذا الكلام؟ أهذا هو الدين؟!!  
أما علوم اللغة العربية فهى تعاصر انحطاطاً فى الأدب العربى شعره ونثره ، جعل  
معانيه وغاياته لا تساوى من الناحية الإنسانية شيئاً . . .  
والغريب أن مدرسى البلاغة فى كتبها التقليدية كانوا يعجزون عن إنشاء مقالة رفيعة  
الأداء مع تدريسهم لعلوم البيان والمعانى والبدائع . . !!

\* \* \*

وندع هذه الناحية من ميدان الثقافة الدينية إلى ناحية أخرى من الثقافة الإنسانية  
العامة تخلف المسلمين فيها تخلفاً مزعجاً في ذلك العهد الأشام . .  
إن الرسول ﷺ قال للMuslimين : «أنتم أعلم بشئون دنياكم» <sup>(١)</sup> .  
وهذا حق ، فإن الملائكة لن تنزل من السماء بوحى يعلم البشر كيف يزرعون ليأكلوا ،  
وكيف يشيدون ليسكنوا !!  
إن هذا متrok لتفكيرهم الخاص .

وميدان التجويد فيه مفتوح لأهل الأرض أجمعين من مؤمنين وكافرين ، وغاية ما  
تمتاز الأمة الإسلامية به أنها مكلفة بتسخير إنتاجها المادى وفق مثلها العليا .  
أما الإقبال على شئون الحياة وعلوم الدنيا فهو نداء الطبيعة فى كل إنسان سليم الفطرة ،  
وهو مجال السباق والتفوق لكل جماعة تريد خدمة رسالتها بقوة وذكاء .  
وقد اتفق علماء الإسلام على أن الحرف والفنون التى لا يقوم المجتمع إلا بها فريضة  
على الأمة .

وكان المسلمون الأوائل مثل غيرهم من أهل الأرض أو أذكى وأقدر فى خلق العمران  
وترقية وسائل الحياة .

لكن الأخلاف الذين جاءوا بعد ألف سنة من بدء الإسلام أخذوا ينكحشون قليلاً  
قليلاً فى فهم الحياة وتسيير دفتها .

(١) رواه مسلم عن أنس وعائشة بلفظ ( بأمر دنياكم )

وما زالوا يتقهرون حتى أصبح الإنسان يتلفت في مطالع هذا القرن فيجد جماهير المسلمين لا تعرف شيئاً عن فنون الهندسة وأنواع الصناعة .

وبلغ تخلفها في شئون الدنيا حد الوصول في بعض الأرجاء - كاليمن - إلى مستوى العصر الحجري ، بينما العالم يطفر بخطوات جبارة إلى الأمم وإلى الأعلى ..

إن جميع المعادن الجامدة والسائلة في بلادهم أشرف على استخراجها الأجانب ، وإن جميع الجسور والسدود أشرف على بنائتها الأجانب ..

ولا تزال علوم الطب والنبات والحيوان والفلك والآلات وغيرها تعتمد على مصادر أجنبية ، بل يدرس بعضها باللغات الأوروبية .. بينما الأصول الأولى للنهضة العلمية في الغرب كانت من تراثنا الثقافي وحده .

إن هذا الانهزام الذي حاصل المسلمين في كل شيء كان يقابله في الجانب الآخر من الحياة - الذي يسكنه خصومهم الأقدمون - انطلاق رائع وتفوق في العلم والإنتاج وتربيص ليوم تغزى فيه بلاد الإسلام غزوا شاملًا وأهلها غافلون .. !

جاء في رسالة « بين الأمس واليوم » :

« بوأكير النهضة في أوروبا :

اطمأنت الدولة الإسلامية تحت لواء العثمانيين إلى سلطانها ، واستنامت إليه ، وغفلت عن كل ما يدور حولها .

ولكن أوروبا التي اتصلت بأصوات الإسلام - غرباً بالأندلس وشرقاً بالحملات الصليبية - لم تضع الفرصة ولم تغفل عن الاستفادة بهذه الدروس فأخذت تتقوى وتتجمع تحت لواء الفرنجة في بلاد الغال .

واستطاعت بعد ذلك أن تصد تيار الغزو الإسلامي الغربي .

وأن تبث الدسائس بين صفوف مسلمي الأندلس ، وأن تضرب بعضهم ببعض إلى أن قذفت بهم أخيراً إلى ما وراء البحر أو إلى العدوة الأفريقية فقامت مقامهم الدولة الأسبانية الفتية .

وما زالت أوروبا تتقوى وتتجمع وتفكر وتتعلم وتحجج البلاد وتكشف الأقطار حتى كان كشف أمريكا عملاً من أعمال إسبانيا ، وكشف طريق الهند عملاً من أعمال البرتغال .

وتالت فيها صيحات الإصلاح ، ونبغ بها كثير من المصلحين وأقبلت على العلم الكوني والمعرفة المنتجة المثمرة .

وانتهت بها هذه الثورات الإصلاحية ، إلى تكوين القوميات وقيام دول قوية جعلت هدفها جميعاً أن ترقى هذه الدولة الإسلامية التي قاسمتها أوروبا واستأثرت دونها بإفريقيا وأسيا .

وتحالفت هذه الدول الفتية على ذلك أحلافاً رقت بها إلى درجة القداسة في كثير من الأحيان .

#### هجوم جديد :

وامتدت الأيدي الأوروبية بحكم الكشف والضرب في الأرض والرحلة إلى أقصى آفاقها البعيدة إلى كثير من بلدان الإسلام النائية كالهند وبعض الولايات الإسلامية المجاورة لها . وأخذت تعمل في جد للوصول إلى تمزيق دولة الإسلام القوية الواسعة وأخذت تضع لذلك المشروعات الكثيرة ، تعبير عنها أحياناً بالمسألة الشرقية وأخرى باقتسام تركة الرجل المريض .

وأخذت كل دولة تنتهز الفرصة السانحة وتنتحل الأسباب الواهية وتهاجم الدولة الوداعة اللاهية فتنقص بعض أطرافها أو تهدّد جانباً من كيانها واستمرت هذه المهاجمة أمداً طويلاً انسليخ فيه عن الدولة العثمانية كثير من الأقطار الإسلامية ، ووّقعت تحت سلطان الأوروبي .

#### مقاومة هائلة بأسلة .. !!

ولم تفده خسائر الهاجمين في تلك الحملات الصليبية الجديدة .. فإن فتك أسلحتهم الحديثة حصد كل ما أبداه المدافعون من ضروب البسالة وألوان التضحية ، إن وسائلهم القدية في القتال وضعف الآلات التي يستخدمونها لم تغن فتيلياً في رد العدوان وكسر شوكته !

وهنا نرى لزاماً علينا أن نبرز بأس المقاومة التي أظهرها المسلمون ضد أعدائهم .

لقد بقى لهم - برغم تأخرهم المادي والأدبي - من عناصر اليقين والشجاعة ما يبهر العين الاستشهاد في سبيل الله شرف .  
ومعاونة الدخلاء خيانة وردة .

والتعويل على قدر الله والرضا بجسامته التضحيات خلق شائع .  
والحرص على كرامة الإسلام وحرمة أقطاره عقيدة راسخة .  
إن بقايا الإسلام العظيم - مع ضعف الدولة والمجتمع - لم تزل عميقه الأثر في خلق  
أمة أبية ترفض الضيم وتغالي بمبادئها ، وتزدرى الكفر والفسق والعصيان .  
ولو أن هذه الأمة استكملت عدتها التي توفى بها رسالتها وتملك بها أزمة الحياة  
الصحيحة ما أمكن أن يصيبها ما أصابها .  
ولنضرب بعض الأمثلة التي تكشف مدى العنف في حروب المقاومة التي اشتباك  
فيها المسلمون مع عدوهم ..

● عندما هجم الفرنسيون على مصر في القرن الماضي<sup>(1)</sup> استمات الشعب في  
مقاومة الغزاة استماتة تثير العجب .

ومع التفاوت الهائل بين أسلحة الفريقين فإن الأهالي حتى بعد انكسار الجيش  
المنظم كافحوا إلى آخر رقم ، قاتلوا في قرى ومدن الوجهين البحري والقبلي وألحقوا  
بعدوهم أقصى ما يمكن إلحاقه من خسائر ولم يسكنوا إلا بعد ما فقدوا كل شيء .  
واسمع هذا الوصف لشورة القاهرة الثانية على الفرنسيين وما أوقعه بها القائد  
الفرنسي « كليبر » من نkal :

« لقد صوب مدافعيه نحو أحياe القاهرة جمیعاً ودکھا دکا ، ودار القتال بين  
الفريقين عنيفاً في كل حي وفي كل شارع ، وأدى القاهريون واجبهم كخير ما يكون ،  
ولكن النصر كتب أخيراً للفرنسيين ، إذ كانوا أوفـر عـدة وسلاـحا ، وكان الشـائرون  
يفتقرون إلى المـدافع والـذخـيرة والمـواقع المـحصـينة ..

أحرز الفرنسيون النصر ، ولكن بعد أن دافع القاهريون عن مدینتهم دفاع الأبطال وبعد أن  
قاوموا مقاومة عنيفة وخاصة أهالي حي بولاق ، فقد كانوا أقوى شكيمة وأشد مراسا .  
ولهذا بدأ كليبر بهاجمة حيّهم ، وعرض عليهم العفو والصفح أكثر من مرة إن  
هم أذعنوا واستسلموا ، ولكنهم ثبتو في عزة وإباء وتصميم ». أ. ه  
وقد وصف أحد الفرنسيين - من شاهدوا القتال - الموقف في بولاق وصفا رائعا ،  
ذلك هو المـسيـو « جـالـان » فـي كـتابـه « صـورـة مـصـرـ أـثـنـاء إـقـامـةـ الجـيـشـ الفـرـنـسـيـ » :

(1) الحملة الفرنسية على مصر ١٧٩٨ م .

« في اليوم الحادى والعشرين من شهر جرمنيال ١٤ إبريل سنة ١٨٠٠ » أندرت بولاق بالتسليم فرفض أهلها كل إنذار ، وأجابوا بإباء وكبراء أنهم يتبعون مصير القاهرة وأنهم إذا هوجموا فإنهم مدافعون عن أنفسهم حتى الموت .

فأخذ الجنرال « فريان » يحاصر المدينة وبدأ يصب عليها من المدافع ضربا شديداً أملا منه في إجبار الأهالي على التسليم .

ولكنهم أجابوا بضرب النار ، فأطلقت المدفع قنابلها على المدارس ، وهجم الجنود على الاستحكامات فاقتتحموا أكثرها ، وظل بعضها يقاوم ، واستبسّل الأهلون في الدفاع ، ولجأوا إلى البيوت فاتخذوها حصونا يمتنعون بها ، فاضطر الجنود إلى الاستيلاء على كل بيت منها والتغلب عليه بقوة الحديد والنار .

وبلغ القوم في شدة الدفاع حدا لا مزيد بعده .

وفي هذا البلاء عرض العفو على الشوار فأبواه واستعر القتال ، فجعلنا المدينة ضراما وأسلمناها للنهب وصار أهلها عرضة لبطش الجنود وتنكيلهم ، فجرت الدماء أنهارا في الشوارع ، واشتملت النار أحياء بولاق من أقصاها إلى أقصاها .

وعادت تلك المدينة العامرة الزاهرة هدفا للخراب ، وأكلتها أهوال الحرب وفظائعها ، ولما بلغت المأساة مداها ، طلب الأهالي التسليم فأجيبوا إلى طلبه .

ولكن بولاق ستبطل زمانا طويلا تتردى في هاوية الخراب إلى أن تستطيع النهوض من أعباء الكوارث التي حلّت بها ، فإن معظم بيوتها أصبحت ركامًا من الخرائب والأطلال المحترقة .

ولقد مضت ثمانية أيام وال النار تلتهمها ولا تزال تشتعل فيها ». أ. ه

هذه صورة حتى بولاق في بطولته ومقاومته واستشهاد أهليه وما أصابه من هدم وتحريق وتخريب .

ولم تختلف صور الأحياء الأخرى كثيراً عن هذه الصورة .

فإن الثنائيين لم يستسلموا - كما أسلفنا - إلا بعد أن جاهدوا جهاد المستميت .

فلما استنفدت قواهم ونفذت ذخائرهم توسط العلماء لطلب الصلح . ووافق الفرنسيون ، ولكنهم - كعادتهم - لم يكونوا كراما فقد انتقموا من المدينة وسكانها فنسوا انتقام فخربيوا ما لم يخرب ، ونهبوا ما لم ينهب ، وقتلوا كثيرين من الأبرياء بحجّة مشاركتهم في الثورة .

وقد دفع كليبر حياته ثمناً لهذه الوحشية ، قتله طالب أزهري انتقاماً لما أصاب  
القاهرة على يديه من بلاء .

والمعروف المؤكد ، أن الجامع الأزهر كان ضياء الثورة ووقودها .  
وأن علماءه - باسم الإسلام - تفانوا في الدفاع عن دينهم وبلدهم .  
وأن روح المقاومة كانت مصطبغة بالطابع الإسلامي الحر .

وقد اغتاظ الفرنسيون من اتقاد هذا الشعور الإسلامي ، فنصبوا مدافعين على تلال  
المقطم يريدون هدم الجامع الأزهر وسحق الجموع التي تنطلق منه .

قال الأستاذ « محمد ضياء الدين الرئيس » :  
« بهذه الطريقة وحدوها استطاعوا أن يسيطروا على الحالة ، وتحت حماية المدافع  
نفذت الجنود إلى الأحياء الوطنية التي عجزت عن اقتحامها من قبل .

ودخلوا إلى الجامع الأزهر ، وربطوا خيولهم بقبلته وعادوا فيه « وكسروا القناديل  
وهشموا خزائن الطلبة ونهبوا ما وجدوه بها من المتع ..... » .

ولما هدأت الحال عمدوا إلى الانتقام من أهل القاهرة بدون تفريق ، وبصورة  
وحشية تدل على مبلغ ما وصل إليه هؤلاء الفاتحون من الخضارة والمدنية التي زعموا  
أنهم جاءوا لينقلوها إلى مصر !!

قتل من أهل القاهرة - باعترافهم - ما يزيد على أربعة آلاف !!  
وقبضوا على كثيرين وأعدموهم سراً بالقلعة بدون محاكمة ، وبينهم عدد كبير  
من النساء ، وبحثوا عن زعماء الثورة فاتهموا خمسة من العلماء وبعد أن حبسوهم  
أكثر من عشرة أيام ، وأجرروا معهم محكمة صورية حكموا عليهم بالإعدام ثم  
نفذوا هذا الحكم في يوم ٤ نوفمبر سنة ١٧٩٨ .

ويصف « الجبرتي » حادث استشهادهم فيقول :

« وذهبوا بهم إلى بيت قائمقام بدرب الجماميز .. فلما وصلوا بهم هناك جردوهم  
من ثيابهم وصعدوا بهم إلى القلعة فسجنوهم إلى الصباح ثم أخرجوهم وقتلوهم  
بالبنادق وألقوهم من السور خلف القلعة ، وتغييب حالهم عن أكثر الناس أياماً » .

فهؤلاء هم شهداء الوطنية الأول وهذه هي أسماؤهم :  
الشيخ سليمان الجوسقى ، والشيخ أحمد الشرقاوى ، والشيخ عبد الوهاب  
الشبراوى ، والشيخ يوسف المصيلحى ، والشيخ إسماعيل البراوى .  
وكانوا جمیعا من شباب مدرسى الأزهر » .<sup>(١)</sup>

ونحن نقف عند عبارة « شهداء الوطنية الأول » لنصحح خطأ قد يسبق إلى الأذهان  
إن هذه العبارة - مع احترامنا العميق للأستاذ المؤرخ - لا تصور التفكير الإسلامى البحث  
السائد في ربع الأمة الإسلامية كلها يومئذ شرقاً وغرباً .

إن كلمة « وطنية » بدلالتها الاصطلاحية الحديثة لم يعرفها المسلمون قط ..  
المسلمون الذين قاتلوا الغزاة في القاهرة وغيرها كانوا منبعثين عن شعور ديني ثائر ،  
والطالب الأزهري الذي قتل « كليبر » كان سورياً لا مصرياً .  
 وإنما شارك في الحرب هو وزملاؤه من شتى الأقطار بباعت الإيمان المجرد ..  
ورجالات الأزهر الذين قادوا حركة المقاومة وقتل كثير منهم فيها كانوا مجاهدين في  
سبيل الله منافحين عن أمتهم ورسالتها ومواريثها وشعائرها ..

\* \* \*

### شرف مجهول ..

لقد تعمدنا تجليه هذه الصفحة من المقاومة الإسلامية للغزو الاستعماري الحديث  
لأننا نعرف أن تغطيتها مقصودة ..

وأن هناك من يريد إهالة التراب على وقائع التاريخ ، وعلى المعانى الصادقة التي لا تستها لا  
لشيء إلا لأنه يريد بناء الأمة الإسلامية على غير قواعدها والسير بها إلى غير أهدافها .

ونحن نهيب بالباحثين أن يدرسوا معارك المقاومة للصليبية وللشيوخية التي اشتغلت  
نيرانها من المحيط إلى المحيط ، في القرنين الماضي والحاضر ..

ولا ريب أنهم سوف يستبيئون أغراض الهجوم وركائز الدفاع ، وسوف يستيقنون أن  
الإسلام كان روح الدفاع ، وكان هدف الهجوم ، إلى جانب ما امتاز به هذا الغزو الحديث من  
جوع إلى ثروات البلاد المفتوحة ورغبة في استغلال أهلها واستهلاك كرامتهم الإنسانية ..

(١) وبعد كل هذه الأحداث التي ارتكبتها فرنسا في مصر ، ظهر فريق علماني من الصحفيين والمفكرين يدعى أن  
الحملة الفرنسية أفادت مصر وأدخلتها في دائرة العصر الحديث ومدحت سياستها في مصر وقد تصدى الشيخ  
الغزالى لهم بمقالات نشر بعضها وامتنعت جريدة « الأهرام » عن نشر الباقي .

بيد أن المؤسف هو ما اعتبرى هذا الكفاح النبيل من هزائم متتابعة . وكيف ينتصر ؟  
 كان عمر المختار الأشيب الشجاع يركض بخيله فى الصحراء المترامية مقاتلا  
 الإيطاليين فى طرابلس ومنذلا بهم ما استطاع من خسائر ..  
 لكن ماذا تفعل الخيل المسومة مع الدبابات والطائرات !؟  
 يقول شوقي :

بنك ولم يك يركب الأجواء  
 وأدار من أعراضها الهيجاء  
 وأسر الإيطاليون الشيخ الباسل الناصع الجبين وشنقوه .. وهم يحسبون أنهم شنعوا  
 الإسلام فى شخصه ..

ومات البطل المؤمن مخلفا وراءه كفاحاً أسطوريًا ترويه الرمال والواحات .  
 ومخلفا وراءه أيضاً أن الإيمان الحق - لكي ينتصر - يجب أن يستعين بالوسائل التي لا  
 يزرى بها نقص أو قصور ..

لقد كان الحقد الدينى يظاهر الجوع المادى لما هاجم الإيطاليون هذه القطعة من أرض  
 الإسلام ، كان جنودهم يرددون أناشيد حافلة بالمرارة والضيقينة على الإسلام وأهله ..  
 كان الجندي يقول : يا أماه أتني صلاتك ولا تبكي ، بل اضحكى وأملئى .. ألا  
 تعلمين أن إيطاليا تدعوني وأنا ذاهب إلى طرابلس فرحاً مسروراً .  
 لأبذل دمى كى أُسحق الأمة الملعونة .. لأحارب الإسلام .  
 سأقاتل بكل قوائى لأمحو القرآن ..

\* \* \*

إن معركة المصطفى فى مرحلتها الأولى انتهت بسقوط الأمة الإسلامية المفرطة  
 الواهنة فى براثن عدوها .

لم تستطع أن تنتصر على العدد الحديثة والتتفوق العلمي القاهر .  
 لكن الحرب سجال ﴿ وَتَلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَخَذَ مِنْكُمْ  
 شُهَدَاءَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ \* وَلِيَمْحَصَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ ﴾ (١) .

(١) آل عمران : ١٤٠ - ١٤١



**نحو تجدید الْإِسْلَام  
وتحقيق أمن**



## نحو تجديد الإسلام وتحرير أمته

من قصيدة للأستاذ العقاد في مصيف رأس البر حيث يلتقي نهر النيل بالبحر الأبيض :

هنا النيل ساج طال الدهر سيره      وطالت مرامي نبعه فسلاها !!

استوقفني هذا البيت الرقيق ، الذي يصف النهر وقد وهن تياره وسكن عبابه وألقى  
بأمواجه المكسرة في أحضان البحر الكبير أو وهو يصف شعور السكينة في أفقه  
المصطافين واستراحتهم من لغوب العيش ولو إلى حين .

لكن تداعى المعانى وانشغل النفس بقضايا أخرى نقلانى نقلة بعيدة الأمد !!

فقد ذكرنى هذا البيت - ولست أدرى كيف ذكرنى - بحاضر الإسلام وأحوال الأولف  
المؤلفة الداخلية فيه المنتمية إليه وهي - مع تعلقها بهذا الدين - كأنما نسيت رسالته  
وجهلت مكانته ، أو أن هذا الدين - من خلال المعنتين له - كأنما سلا منابعه عبر  
التاريخ الطويل وانقطع عن أصوله الأولى ..

ولنجاوز عالم الشعر إلى عالم الواقع ، إن الإسلام الذي طلع على العالم حياة تطارد  
الموت ، وضياء يكتسح الظلمة ، ويقينا يبدد الوهم ، إن هذا الدين عراه من أهله غبن  
فاחש عطل وظيفته وشاب حقيقته وعرضه للتهم والظنون .

وما القول في أمة يصف الله رسالتها بقوله : ﴿ آتَرَ كِتَابًا أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ  
الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ \* اللَّهُ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا  
فِي الْأَرْضِ ﴾<sup>(١)</sup> ، ويصف نبيها بقوله : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

فإذا هي تهبط من مكانة القيادة وخصائصها وتعجز عن مركز الصدارة وتکاليفه ،  
ولا تزال تتهاوى وتخاذل حتى تصبح في مؤخرة القافلة الإنسانية تتلقى الأوامر  
وترقب العون .

والأمة الإسلامية التي نعنيها بهذا الوصف مجموعة الشعوب التي تبلغ ٥٠٠ مليون من  
البشر<sup>(٣)</sup> ينتشرون في أقطار العالم ، ويعرفون في أرجاء الأرض بأنهم أتباع هذا الدين .

(١) إبراهيم : ١ - ٢ .      (٢) الأنبياء : ١٠٧ .

(٣) كان هذا التعداد عام ١٩٦٦ م . والأمة بعد ذلك تزداد أضعافاً كثيرة وبلغت أكثر من ١٠٠٠  
مليون مسلم ..

وقد ألف المسلمون خلال مراحل تاريخهم أن يستقبلوا نهضات عامة أو محلية تقيم ما أوج من أمورهم ، وترفعهم إلى مستوى رسالتهم الأولى وتحمّلهم قوة يردون بها الخصوم ويحمون بها التراث .

\* \* \*

ونريد قبل الحديث عن جهود أولئك المجددين أن نشرح أولاً الموضع التي يمسها هذا التجديد ومعناه وحدوده .

إن تحديد الإسلام ليس أكثر من تحجية حقائقه الأصلية ، وتجريد التراث السماوي من الشوائب العارضة ، وتمكين الأحرار والعلماء من اعتنائه عن إعجاب ورغبة ويقتضي ذلك عدة أمور :

١- محاربة البدع والخرافات التي انصافت إليه وحسبت دينا ، وهي ليست من الدين في شيء .

إن هذه الزوائد الضارة هي سر انصراف كثير من العقلاة عن الدين نفسه . . .  
ولا يجوز إحسان الظن بها مهما بدت حسنة ، ولا بأصحابها مهما بدروا أتقىاء .  
فإن البدعة المصنوعة بين الناس لتكون دينا صادرا عن رب الناس ضرب من التزوير المريب .

إنها كالحديث الموضوع أو الوحي المفترى تروى للناس أن الله قال كذا ، وهو لم يقل ، أو أن رسوله حدث بكلذا ، وهو لم يحدث .

وسير آراء الناس في الأرض على أنها توجيهات نزلت من السماء كذب مضاعف الخطأ ، وأظنهما تدخل في نطاق الآية : ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحِي إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأَنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ﴾ (١) .

وخير ما تكشف به هذه المحادثات المجلوبة ، وهو تقرير الأصول الدينية من ينابيعها اليقينية .

---

(١) الأنعام : ٩٣ .

ومن نعمة الله على المسلمين أن كتابهم محفوظ ، وأن سنة نبيهم نقدا صيارة  
الشريعة ، وخبراء النقول نقدا ميز الصحيح والضعيف ، والمقطوع به والمظنون ،  
ومنهجهم العلمي في هذا المجال يستحق الاحترام كله ..

وعندما تتضح هذه الأصول من كتاب الله وسنته رسوله تطوير المحدثات الذهنية من  
تلقاء نفسها وينكشف زيفها ويسقط التعلق بها «فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحُقْقُ فَمَاذَا بَعْدُ الْحُقْقِ  
إِلَّا الضَّلَالُ» .<sup>(١)</sup>

إن القرآن الكريم عاب على الأم الفضالة أنها تختلق من عندها أمورا ثم تقدسها زاعمة  
أنها من عند الله وهذا لا يليق : «إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ  
بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَبَعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَمَا تَهُوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهَدَىٰ» .<sup>(٢)</sup>

من أجل ذلك كان أول ما يصنع المحدثون أن يرفضوا كل البدع التي استحدثتها  
الجماهير وعكفت عليها ، وأن يقصروا نشاطهم على نشر الحق وحده وإماتة ما عداه .

٢- أخذ الدين كله دون تفريط في نص من نصوصه أو قاعدة من قواعده ، فإن  
العدوان على الدين بالانتقاد من معالمه كالعدوان على الدين بالافتراء والتزييد كلاهما  
بعد عن الحق ، وضلال عن الغاية .

ليس في المصحف سورة تؤثر وأخرى تهدر ، أو آية نرضى حكمها وأخرى نسخطه ،  
إن الوحي كله نظام إلهي متكامل ، يتسم بالقداسة والعصمة في جملته وتفصيله فلا  
مكان لاطراح جانب منه ، واصطحاب جانب آخر للاهتداء على درب الحياة ،  
والغلب على وعورة الطريق .

عندما يركب الطبيب دواء من عدة عناصر بمقادير معينة ، فإن هذا الدواء ينسى عديم  
الجدوى إذا ذهبت منه بعض العناصر أو اضطررت فيه نسب المقادير ، والآلية التي  
ت تكون من مجموعة قطع يقف دوابها ويتعطى إنتاجها عندما تضيع أجزاء منها ، ولا  
يغنى وجود الباقى وإن كان مهمًا وعظيم القيمة .

(١) يونس : ٣٢ .  
(٢) الجم : ٢٣ .

نعم يمكن لأى كيان أن يبقى وأن يؤدى ثماره مع نقصان أطراف منه أو أجزاء كمالية ..  
ونحن نعرف أن فى الدين فرائض ونواقل وأركاناً وهيئات .. وأساس الوجود الصحيح  
لأى شيء أن يكون سوى الجوهر والمظاهر ، بعيداً عن العاهات والآفات ، فإذا تطرق العيب  
عن سهو أو عجز كان ميسور التلافي ، أما التواطؤ على قبول النقص وإشاعته فهو ذريعة إلى  
إهمال الأصل نفسه والإتيان على قواعده .

ومع ذلك فإن النقص المحظوظ الذى نلحظه هو فى الحقائق الرئيسية ، أما الهافوات العابرة  
والقصور السطحى فمجال العفو «إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُهْوِنُ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ  
وَنُدْخِلُكُمْ مُدْخَلًا كَرِيمًا» .<sup>(١)</sup>

والأم عندما يلتاث ضميرها ويجمع هواها قد تهجر بعض أوامر الله وتقع فى محارمه  
سفاهة وتعبدا ، وهذا بلا ريب طريق الكفر .

حکى الله ذلك عن بنى إسرائيل ناعيا عليهم تلك التفرقة التي تجعلهم ينفذون جزءا من  
ميثاق الله وبهملون جزءا آخر : «وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دَمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ  
أَنفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشَهِّدُونَ \* ثُمَّ أَنْتُمْ هُؤُلَاءِ تَقْتَلُونَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ  
فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ تَظَاهِرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أُسَارَىٰ تُفَادُوهُمْ وَهُوَ  
مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفْتُؤْمِنُونَ بِعَصْمِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِعَصْمِ فَمَا جَاءَ مِنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ  
مِنْكُمْ إِلَّا خَرِيٌّ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرِدُونَ إِلَى أَشَدِ العَذَابِ»<sup>(٢)</sup> .

والواقع أن الفضيلة لا تتجزأ ، فالصدق يكون في جميع الأمور ومع جميع الناس ،  
وكل ذلك العدالة والأمانة .

ولا يعد أمر ما فاضلا إذا كان أمينا في بعض الأحوال ، وخائنا في البعض الآخر ..  
وكل ذلك لا يعد مؤمنا إذا قبل بعض الفروض ، وجحد بعضها الآخر أو قرر إعمال جانب من  
الدين وإهمال الجانب الآخر !!

إن ذلك في منزلة الكفر بالدين كله .

(٢) البقرة : ٨٤ - ٨٥ .

(١) النساء : ٣١ .



وقد بلى المسلمين بعد انهيار شخصيتهم الاجتماعية والسياسية في القرن الماضي بآناس يختلُونهم<sup>(١)</sup> عن تعاليم دينهم بحذر ودهاء .

فتراهم يتظاهرون باحترام النبوة .

ولا بأس أن يصفوا الإسلام بأنه دين الفطرة والتقدم !!

حتى إذا ووجهوا بأحكامه في الحلال والحرام ، ومطالبه في الصلاة والصيام انكمشوا وتقهقرו .

إنهم يأخذون من الدين ما يحبون ويدعون مالا يعجبهم ، وهو لهم الخفي مع مبادئ أخرى مستوردة من الشرق والغرب هي التي يعجبون بها ويوفون لها ويقبلون من الإسلام ما يوافقها وينبذون ما يناقضها !!

والى هذا الأسلوب في هدم الإسلام ، وإلى ذلك الفريق من الهدامين أشار شيخ الإسلام الأسبق محمد الخضر حسين رحمه الله وأحسن جزاءه حين قال : « ترى أحدهم يؤذى رسول الله ﷺ بأشد مما يؤذيه عدوه الكاشح <sup>(٢)</sup> ، ويضع على هذا الإيذاء نقابا يخفيه كتسميته بالنبي ومجاراته المؤمنين في الصلاة والسلام عليه ، ولا يتباطأ قلم الكاتب من هؤلاء أن يصف الدين بالسماحة والحكمة !! .

إلى أن يحدث عن شيء من أصوله أو أحكامه المفصلة فتراه ساعتها ينكرها متغافلاً عن أنها من الدين ، أو متأنلاً لنصوص لا تقبل التأويل !!

وأصحاب هذه الطريقة يعدون الذين يحاربون الإسلام جهراً من البليه لا يعرفون كيف يهدمون » !!

ومعنتقو المذاهب الأجنبية يريدون أن يفرضوا أهواءهم على الإسلام ، وأن يوجهوا تعاليمه وفق هذه المذاهب مع بتر ما يزيد عليها من نصوص أو تجاهل وجوده .

واجتهادهم في المواجهة بين الإسلام والصالح العام كما يتخيلونه يغاير الاجتهاد المشروع الذي عرفه أئمة الإسلام في عصوره الطويلة . .

(٢) الكاشح : المضرر العداوة .

(١) ختله : خدعة .

وفي ذلك يقول الأستاذ الكبير محمد حسين<sup>(١)</sup> :

«الاجتهد الصحيح لا يضع أمام عينيه رأياً أو نظاماً ثم يلوى رقاب النصوص الإسلامية حتى يسوقها إليه ، ولكنه يستوحى النصوص الإسلامية حكمها في هذه الآراء والنظم » .

فأحدهما كما ترى يسيطر على النصوص بينما يخضع الثاني للنصوص .

أحدهما يبرر بالنصوص الإسلامية عوج الحياة .

والآخر يقوم بنصوص الشريعة عوج الحياة .

أحدهما يوجه اهتماماً خاصاً إلى بعض النصوص ، ويهمل بعضها الآخر أو يغض منه و يجعله في مرتبة غير أساسية .

والآخر يؤمن بالكتاب كله فيسوى بين النصوص في الأهمية .

أحدهما يحكم آراء دخيلة في الدين فيفسره في ضوء ما يذهب إليه مفکرو الغرب و فلاسفته .

والآخر يحكم الدين في كل فلسفة دخيلة أو مذهب طارئ فيقبل ما يسيغه ، ويرفض ما لا يرضاه .

أحدهما قد يضيق إلى الدين ما ليس منه ، وقد يخرج منه بعض أجزائه بتحليل بعض الحرام و تحريم بعض الحلال .

والثاني يعرف أن الدين قد كمل و تم منذ نزول قول الله تبارك و تعالى :-

«اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي و رضيتك لكم الإسلام ديناً»<sup>(٢)</sup>.

والواقع أن استخدام نصوص الشريعة الإسلامية في تبرير أنماط الغرب الفكرية والاجتماعية هو شر من تقليد هذه الأنماط تقليداً أعمى .

لأن الناس يمكن أن يعيشوا على أمل التخلص من الدخيل إذا قامت فيهم حركة أصلية للإحياء .

(١) من رسالة «الاتجاهات هدامية في الفكر العربي المعاصر» .

(٢) المائدة : ٣ .

أما في الحالة الأولى - وهي حالة اندماج وتفاعل - فإن إدراك الحدود بين الأصيل والدخيل تدق وتحفى حتى لتكاد تستحيل ، لأن الناتج من التفاعل سيكون شيئاً جديداً معقد التركيب ، تختلف خصائصه وصفاته عن كل من العنصرين المكونين له ، ولأن الناس يدركون في حالة التقليد أن الذي يفعلونه شيء آخر غير الإسلام .

أما في الحالة الأولى فسوف يرسخ في أذهانهم أن ذلك هو التفسير الحق للإسلام الذي يلائم ظروف الزمان ، وسوف يرفضون كل محاولة لردهم إلى الحق لأنهم يتواهمون أنها دعوة رجعية جامدة » . اـ هـ .

\* \* \*

وخير ما نتمسك به لإحباط تلك الدسائس الثقافية توكيده الحقيقة التي شرحناها آنفاً .. إن الإسلام كل لا يتجزأ ، ونسيج عريض من التعاليم المتشابكة لا يمكن قصه ولا تمزيقه ، وأن الأخذ بهذه التعاليم كلها في العقائد والعبادات والأخلاق والمعاملات لب الإيمان وشرط بقاءه ، وأنه لا يؤذن لأحد أبداً باعتناق ما يهوى واجتناب ما يكره ..

وثم وحدة أخرى تسابير وحدة النصوص ، وتعنى بها وحدة الروح السارى والقسمات المميزة للصورة كلها .. فإن إنجلترا لا تعتبر قد اعتنقت الإسلام مثلاً لو أنها أدخلت في قانونها شريعة قطع يد السارق .

إن الإسلام روح وجسد ، إيمان ونظام ، عقيدة باطنية تشبه الوقود الذي يحرك الآلات ، ثم مجموعة الوصايا والأوامر والنواهى والحدود والشعائر التي تسير الحياة إلى وجهة معينة ووفق أسلوب خاص .

هذا الكيان كله هو الإسلام ، فاستعارة أجزاء منه ، لا تجعل المستعير مسلماً ، والأمة الداخلة فيه يجب أن تستبطن الروح الدافع ، وأن تستعان بعد في كل ما حفل به هذا الإسلام من شرائع وشعائر .. تصطبغ بصبغته وتستظل برايته وتحتكم إلى شرعنته ، وترتبط كرامتها المادية والمعنوية بمدى الوفاء له والدفاع عنه .

وهذا المسلك لا يتحمل بداهة تحزئة الوحى ، وإحياء بعضه بالعمل ، وإماتة بعضه بالإغضاء أو الجحود .

\* \* \*

### ٣- اصطفاء الدعاة:

ويتطلب تجديد الإسلام نظرة أخرى إلى الرجال الذين يحملون علومه ، وينصرون في الحياة مبادئه ، فإن الطريقة التي يتكونون بها ، والمستويات التي لا يجوزون حدها تظلم الإسلام وتقف بوجهه عند أفاق دانية ..

إن الله اختار المبلغين عنه من أكرم البشر عرقاً وألهم فكراً ، وأزكاهم معدناً ، وأرجبهم طاقة ، واستنبطهم في بيئات تحفهم بالإكبار وترمقهم بالتجلة .

وربما عادتهم هذه البيئات بعد أن يبلغوا رسالات ربهم ، وكرهت أشد الكره ما يحيطون به من وحى ، بيد أن أشد خصومهم لددا لا يستطيع أن يجرح أشخاصهم ، ولا أن يغمز أخلاقهم ، ولا أن يلمع في سيرتهم الماضية أو الحاضرة ما يخزيهم به ..

ولقد كان أبو سفيان حامل راية الحرب ضد محمد زماناً طويلاً ، فلما علم أنه تتزوج ابنته بعد إسلامها ومات رجلها لم يشعر قط بأثره من غضاضة ، بل أحسن أنها صارت إلى الرجل الذي يشرفها كنهه وترشفه هو مصاهرته وقال : هو الفحل لا يقدر<sup>(١)</sup> أنفه ..

وصدور الدعوة الدينية عن رجال تلك مكانتهم الشخصية وضع للأمور في مواضعها ، فإن العظام كفؤها العظام .

وتعريف الناس بالله وسياستهم بهذه ، وفك آثارهم النفسية والاجتماعية بشرعه ، ذلك كله ينتقى له السادة من البشر ، السادة بواهفهم وكفايتهم لا بالزعم والدعوى ..

ولذلك قال ابن مسعود : لا يزال الناس بخير ما أخذوا العلم من أكابرهم فإذا أخذوه عن أصغرهم وشرارهم هلكوا .

والأكابر ليسوا أصحاب الجثث الضخمة ، ولا الأسنان المتأخرة ، ولا الثروات العريضة ، ولا الوظائف المهيبة .

إن الأكابر في فهم ابن مسعود هم أصحاب الهمم البعيدة ، والمرءات العالية ، والغفة الظاهرة ، والأبصار السديدة ، والأفتدة الزاكية .

وقد يكونون أبناء أو لا يكونون ، وقد يكونون أغنياء أو لا يكونون .. فتلك أعراض لا تمس قيمهم الخاصة ولا تؤثر فيها علوها أو هبوطا ..

(١) العرب تقدع أنف الفحل .. أي تصربه بالرمح إذا كان غير كريم .

ومن سلامة الأوضاع الاجتماعية في الأمة أن يكون قادتها أولى العلم فيها على اختلاف تخصصهم وخبراتهم ، فإن ذلك يجعل الجماهير لهم تبعا ..

يروى عن عمر بن الخطاب قوله : علمت متى يهلك الناس ؟ إذا جاء الفقه من قبل الصغير استعصى عليه الكبير !! وإذا جاء الفقه من قبل الكبير تابعه الصغير فاهتديا ..  
والحق أنه ما يزري بالإسلام أن يكون حملة المصحف فيه طوائف مغمومة الشأن .

وقد جهد الاستعمار - بعد استمكاه من الأقطار الإسلامية - أن يهون من قيمة العلم الديني والأواعية الحاملة له ، وأن يجعل الصدارة لألوان أخرى من المعرفة وصنوف أخرى من الناس ، تاركا الكلام في الإسلام والاشغال بتوجيهاته لأقوام في مؤخرة الحياة تقاتلهم على ضروراتها ويقاتلونها على طلب البقاء ... وحسب .

ويستحيل أن يصلح الإسلام أو تستقيم أمره أو يصح عرضه أو يعم نفعه إلا إذا عاد التاريخ سيرته الأولى ، وأصبح رجاله مصنوعين من المعادن التي صنع منها أسلافهم الأوائل نفاسة ومجادة ، وتبعوا في مجتمعاتهم - بمحض كفاءتهم - أماكن التوجيه والقيادة .

قال رسول الله ﷺ : « الناس معادن ، خيارهم في الجاهلية ، خيارهم في الإسلام إذا فقهوا » <sup>(١)</sup> . وقال : « ستأتى على الناس سنوات خداعات يصدق فيها الكاذب ويكتب الصادق ويؤتمن فيها الخائن ويخون الأمين وينطق فيها الرويبة .. قيل وما الرويبة ؟ قال : الرجل التافه يتكلم في أمر العامة » <sup>(٢)</sup> .

واستطاعة التافهين أن يوجهوا الجماهير مصيبة .

وأشد منها وأفح أن ينحصر التوجيه الديني - بفعل الاستعمار - في طوائف لا مكان لها في الحياة ولا في الأنفس ، إذا قالت لم يسمع منها ، ولم يلتفت إليها .

أو يكفي أن يستمع إليها العوام التائرون ، وأن يستفتوهم في شئون تكون أو لا تكون !؟  
أما القضايا الكبرى للحياة فإن زمامها بأيد أخرى وأفكار أخرى .

\* \* \*

(١) رواه الشيخان عن أبي هريرة .

(٢) صحيح : رواه أحمد وابن ماجه والحاكم في مستدركه عن أبي هريرة .

هناك فرق بين ذينك العنوانين رجال الإسلام ، وعلماء الإسلام !!

ف الرجال الإسلام كل عامل في حقل من حقوله ، كل قائم على ثغر من ثغره ، كل مشتغل القلب واللب بخدمته ونصرته في أي ميدان وقفه القدر فيه ، وهيأته مواهبه له وبديهي أن يكون لدى هؤلاء نصاب من المعرفة الدينية يكفيهم في مرضاته الله واتقاء محارمه ولا يعنيهم أن يتزدوا من فنون الثقافات الدينية الكثيرة ، فذاك شأن له مجاله ورجاله .

أما علماء الإسلام فقوم متخصصون في العلوم الدينية ووسائل غرسها في المجتمعات ، مستبحرون في أصولها وأدلتها وطرق الدفاع عنها .

والحاجة إلى ذلك التخصص العلمي لا تنتقطع في عصر من العصور .

لأن هؤلاء هم الذين يتوفرون على تنشئة الأجيال الجديدة ، ويوصلون هدايات الله إلى كل ناحية تحتاج إليها .

هم الذين يصنعون النفوس ، ويرسمون الأهداف ، ويقومون مقام الأنبياء في الترزيكية والتقويم ، وبيان الحلال والحرام ، ويعاهدون سير القافلة حتى تبقى أواصرها بالسماء متينة فيذكرونها إذا نسيت ويقوونها إذا وهنت ..

ومن هؤلاء العلماء من يعلو مرتبة التعليم النظري إلى مرتبة الكفاح السياسي والقيادة الاجتماعية ، فيصير من رجالات الإسلام الكبار .

والواقع أن الأعلام من أئمة الفقه الديني لم يبلغوا مكانتهم المرموقة بالدراسات النظرية المجردة - على جملة ما أدوا فيها - وإنما بلغوا هذه المكانة بصدق إخلاصهم في خدمة الإسلام عن طريق الإصلاح العام ، والنصائح للأمة ، وإرشاد حكامها وإلزامهم حدود الله ما وسعهم الجهد .

ولم يكن أحد هؤلاء يرى نفسه بـة دون أمراء المؤمنين أو أمراء الأجناد فضلاً عن رجال السياسة من الوزراء وأصرابهم !!

ولم تكن الأمة ترى فيهم ما يخطفهم عن هذه المكانة بل قد تراهم أرفع قدرًا وأجمل عقبى !!

أعجبنى فى وصف جمال الدين الأفغاني قول الأستاذ ضياء الدين الرئيس :

« كان متأثرا بالإمام الغزالى ، يعد نفسه أحد تلاميذه فى نزعته الصوفية العلمية .

وكانت قوته تصدر عن إيمانه بنفسه وثقته بمبادئه ، واعتداده بشخصه إلى حد أنه يرى نفسه كفاء للشاه ناصر الدين ، أو السلطان عبد الحميد حينما يحدثهما بل يرى نفسه أكبر منهما .. !!

أيده في هذا كله جنان جرئ وفهم عميق للثقافة الإسلامية ويقين ثابت في مستقبل الإسلام » .

ولماذا يكون جمال الدين أقل من الشاه أو السلطان ؟!  
بل لماذا لا يكون أرجح كفة منهما في موازين الحقائق النفسية والكافيات الذاتية ؟  
إن هذا أو ذاك جاءته قيادة المسلمين إرثا في مجتمع تفاوت فيه الفرص وسادته فوضى التقاديم والتأخير !!

فإذا بُرِزَ رجل بخصائصه العقلية والنفسية الغلابة وأراد استنقاذ المسلمين من هذا العوج  
فلن يضع في حسابه أبدا أنه أمام وثنية سياسية تستحق الانحناء !!  
ولو كانت حظوظ المسلمين من الرقي الاجتماعي أرفع وأشرف لكان جمال الدين حاكما  
يعان ، بدل أن يكون مصلحا يطارد .  
وعالما يقتدى به ، بدل أن يكون امرءا يرده هذا ويصدده ذاك ..

\* \* \*

على أن أعداء الإسلام ما زالوا يعکرون النابع التي يسلّل منها تيار التدين حتى أصبحت قراءة المصحف حرفة متسللين ووظيفة متأكلين .

ثم مضوا في كيدهم حتى جعلوا الطبقات العليا والمتوسطة تألف من إلحاق أولادها بالتعليم الديني - إلا من عصم الله - لأن خريجيه حرمت عليهم المناصب الكبرى بل حرمت عليهم الرواتب الكافية للكرامة الصائنة للوجوه .

وغرض الاستعمار من ذلك إلحاق الهوان بالدين نفسه ، لأنه سيدل بذلك أهله وكتابه الصغار عليهم .

قال سفيان الثوري : كان العلم في العرب ، في سادات الناس .

وإذا خرج منهم وصار إلى السفلة تغير الدين .

وقد كان يتغير وجهه إذا رأى النبط يكتبون العلم ..

وقال مكحول : تفقه الرعاع والسفلة فساد الدين ..

وهذه الكلمات تحتاج إلى بيان ، فإن الإسلام لا يقر بين الناس نظام الطبقات .

ويرفض رفضا حاسما أن يوصف البعض بأنهم سوقه ، والبعض الآخر بأنهم سادة .

وإذا كانت هناك دركات للضعة ودرجات للرقة فهي في الإقبال على هذا القرآن أو الصعود عنه .

قال رسول الله ﷺ : « إن الله تعالى يرفع بهذا الكتاب أقواماً ويضع به آخرين » .<sup>(١)</sup>

والآثار السابقة تستنكر وضعا لا يزال سائدا إلى اليوم .

فإن توجيه الذكاء والقدرة والوسامة والتفوق إلى خدمة الفنون المدنية وتوجيه من عددهم إلى خدمة الدين ، وعرض الدعوة الإسلامية شيء لا يليق .

وجامعة الأزهر تأخذ الناجحين الأوائل لكلية المعاملات والإدارة وترمي بالتأخرین إلى الشريعة والدعوة .

بل إن جامعة الأزهر كلها لا يتوجه إليها إلا من يئس من الالتحاق بإحدى الجامعات الأخرى ...

والمجتمع الإسلامي لا ينشئ قادته في الفقه والخلق والدعوة وال التربية بهذا الأسلوب .

ويوم يخص التعليم المدني بالكتابيات ، ويرمى التعليم الديني باللغويات ، فالويل للدين ومستقبله ..

إن تعليم الدين يحتاج إلى عقل فيلسوف ، وعاطفة أديب ، ودقة مشرع ، وشجاعة فارس ، وبر والد ، وإننا س صديق ..

ومن ذا الذي يصلح للخلافة عن المسلمين في أداء وظائفهم وتمهيد طرقهم وإيصال غياراتهم  
إن لم تكن النخب المختارة ، والخلاصات الممتازة ؟!

وأيا ما كان الأمر فإن القرآن - وهو كتاب العربية الأوحد ونسق بلاغتها الأسمى - لا يمكن  
أن يتباين مع معانيه وأهدافه إلا رجل أديب ، شاعر الفؤاد ، وإن لم يقل الشعر ، طلى  
العبارة ، وإن لم يزور القول ، يتذوق الجمال الأدبي ، ويقول مثل ما قال صاحب الرسالة :  
« إن من البيان لسحرا »<sup>(٢)</sup> .

(١) رواه مسلم وابن ماجه عن عمر .

(٢) رواه مسلم وأحمد عن عمارة بن ياسر .

أما البكم الذين يظلم القرطاس بكلماتهم ، ويغيب الرونق من عباراتهم ، فمالهم  
وللكلام في الإسلام !!؟؟

والقرآن وحى يفطم الأنفس عن الهوى ، ويسوق الأم إلى الحق ، ويسرد قصص الأولين ،  
ويصف مشاهد الجزاء الأخرى كى يخلق إنسانا على حظوظ وفيه من التربية والسمو .  
فليست يصلح لخدمته عبيد الشهوات من أصحاب العزم الفاتر ، والاشتاء الفائز .  
 وإنما يصطفى له أولو الشرف فى سيرتهم ومعاملاتهم .

وأقرآن كتاب تشريع يحارب الجريمة فى المجتمع ، ويرسل الأحكام صارمة لاجتناث  
جذورها ، وإشاعة الرهبة فى أفئدة الميالين إليها .

وهو يضبط العقائد بين شتى الأطراف حتى لا يضيع حق ، ولا تفلت مصلحة .  
ثم يمزج بين هذه التوجيهات القانونية وبين ما ينشده لبني آدم من عودة إلى الله وتوبة نصوح  
إذا خطأوا .

ومن ثم لا يصلح لدراسة أحكامه وتطبيقاتها ، إلا عارفون بأسرار التشريع ، واقفون على طبائع  
الخلق وعمل الجماعات ..

أما الأجلال السطحيون فهيهات أن يقيموا أحكام السماء أو يصلحوا بها عوج الخلاائق .  
والقرآن دعوة عامة تجاهه دعوات مضادة ، وتلقى خصوما للحقيقة ما يخلو منهم  
جيل ، وتلقى كذلك أقواما استكانوا إلى ما ورثوا من عقائد ومذاهب ، ما تكشف  
لهم عوارها ، ولا بان لهم بطلانها . والدعاة إلى الله إذا لم يجمعوا بين عمق العلم  
ولباقة التصرف فهم فاشلون يقينا .

إن أنصيthem من العلم بالدين والدنيا يجب أن تكون ضحمة .

ثم ليس كل إنسان يصلح بخلقه وسماته للسفارة عند الآخرين ، ولا لاستلام المعاندين .  
لابد من استعداد شخصى ، يجعل صاحبه شجاعا فى مواطن الجرأة ، رقيقا فى مواطن  
التلطيف ..

والغريب أن أقسام الدعوة في الجامع الأزهر الشريف ، ثم في جامعة الأزهر لم تكن تضم إلا  
من زهد فيهم الأزهر نفسه ..

\* \* \*

لكى يتجدد الإسلام ، وتشرق من جديد شمسه ، ينبغي أن تصطفى له كفايات فارعة ،  
تصلخ لإبلاغ رسالته ، وخدمة عقيدته وشريعته .

أما أن يكون العلم بالدين حرفه يائف الوزراء ، والكبراء ، وأصحاب الصدارة في المجتمع من  
إلحاق أولادهم بها ، فتلك حالة خلقها الاستعمار الصليبي لبلاد الشرق الإسلامي .

ثم استبقاها بما غرس من تقاليد - تقاليد غريبة بلا شك على الأمة الإسلامية في شتى  
أعصارها .

لقد كان تعلم الإسلام ، والبروز فيه شرفاً للخاصة ، وتابعاً أنسى من تيجان الملوك ، فكيف  
يتحول العلم الديني إلى حرف فقراء؟!

وكيف يزدرى النابغون فيه ، وتوخر مكانتهم مهما استحقوا من إعظام؟!  
إن الاستعمار كما أشرنا هو الذي صنع بالأزهر - القديم - ما صنع .

لنقرأ العبارة الآتية من تقرير اللورد «لويد» - المندوب السامي البريطاني السابق في مصر - في  
كتابه «مصر الحديثة» :

«إن أهمية الأزهر - بوصفه مركزاً من مراكز الدعاية المعادية لبريطانيا - كبيرة متعددة الإمكانيات .  
وقد أدرك الوطنيون ذلك فحاولوا استغلاله لتأييد مآربهم ، وترتب على ذلك نوروح  
المعارضة الشديدة لسيطرة الإنجليز على التعليم » .  
هذا ما يصف به الأزهر أحد دعوة الاستعمار .

فكان لا بد للاستعمار أن ينال منه وكان لا بد أن يعوقه عن تأدية رسالته ولا بد أن يحاول  
هدمه ، ولكن في أية صورة؟

لندع اللورد «لويد» نفسه يقص علينا الأسلوب الذي يجب أن يتخذ لتعويق الأزهر أو لهدمه .  
يقول (في المصدر السابق) : «إن التعليم الوطني - عندما قدم الإنجليز إلى مصر - كان  
في قبضة الجامعة الأزهرية الشديدة التمسك بالدين ، والتي كانت أساليبها الجافة القديمة  
تقف حاجزاً في طريق أي إصلاح تعليمي .

وكان للطلبة الذين يخرجون في هذه الجامعة يحملون معهم قدراً عظيماً من غرور  
التعصب الديني ، ولا يصيرون إلا قدرًا ضئيلاً جداً من مرونة التفكير والتقدير .

فلو أمكن تطوير الأزهر عن طريق حركة تبعث من داخله هو لكان ذلك خطوة جليلة الخطير ، فليس من البسيط أن نتصور أي تقدم طالما ظل الأزهر متمسكاً بأساليبه الجامدة .

ولكن إذا بدا مثل هذا الأمل غير متيسراً تحقيقه ، فحينئذ يصبح الأمل محصوراً في إصلاح التعليم المدنى الذى ينافس الأزهر ، حتى يتاح له الانتشار والنجاح .

وعند ذلك سوف يجد الأزهر نفسه أمام أحد أمرين :

إما أن يتتطور ، وإما أن يموت ويختفي .

على أن الخطة الأولى - التى تقوم على إصلاح الأزهر من داخله - لها نتيجة عظيمة الأهمية والفائدة ، وإن لم تكن نتيجة مباشرة (فى اللقاء مع المستعمر الغربى) . وهى أنها تؤدى بالتدريج إلى اختفاء التعصب الدينى الذى آخر تقدم مصر زماناً طويلاً !!

أما الخطة الثانية - وهى إصلاح التعليم المدنى - فإن تأثيرها المباشر (فى اللقاء مع الاستعمار) أقوى فى إيجاد ما نحن فى أشد الحاجة إليه من إقامة العلاقى الإنجليزية المصرية على أساس من التفاهم والتعاطف المتبادل » . أ. هـ

هكذا رسم الإنجليز خطتهم أيام الاحتلال السافر والمقنع<sup>(١)</sup> ، وصابروا الزمن لتنفيذها فى آناء ودهاء ..

وقد رموا الأزهر بداعين كلاهما أسوأ من الآخر .

أولهما : منع مصلحيه من النهوض به ، ورفع مستوى التثقيف الدينى فيه ، ومناصرة الشيوخ الجامدين فى كل عراك لهم مع الطلائع النيرة التى تزيد مواجهة العصر بما يستحقه من عمق فى المعرفة ، وتجديد فى الأساليب .

والآخر : بخس العلماء المتخرجين من الأزهر كل حق ، ومنحهم رواتب تدفع إلى التسول والاهون !!

فقد منح المتخصصون الذين قضوا خمسة عشر عاماً فى الدراسة الدينية راتباً قدره ثلاثة جنيهات لا غير ..

(١) وقد ذكر هذه الحقائق الدكتور محمد حسين فى محاضرة له بالإسكندرية ، والدكتور محمد البهى فى محاضرة له بتوكيل من إدارة الثقافة بوزارة الأوقاف وعنده نقلنا الترجمة .

ثم حظر على هؤلاء أن يعملوا إلا في وظائف معينة ، هي الوظائف الدينية طبعا !!  
وأعقب هذه الخطة الاستعمارية الماكرة أن انقسم التعليم إلى ديني ومدنى ، وأن نال المدنى  
الغمى كله ، ووُقعت المغامر المادية والأدبية على التعليم الإسلامى فى مراحله الطويلة المعقدة ،  
ونشأت التقاليد التى وصفناها آنفا ..

ونحن نكره انقسام التعليم العام إلى دينى ومدنى ، ونرى للخروج من المأزق الذى خلقه  
الاستعمار أن يوحد التعليم كله على أساس أن تكون لديه برامج دقيقة شاملة تنتظم أدواره كلها  
من المراحل الأولى إلى صفوف الجامعات العليا .

وأن تبقى كليات خاصة بالدراسات العربية والتشريعية والتربية الدينية تكون مهمتها تخريج  
علماء الدين إلى جانب الكليات التى تعنى بألوان الثقافة الأخرى وتخرج الأطباء والمهندسين .  
والعناية بتقديم أقسام كافية من الدراسات الدينية لجميع المتعلمين على سواء يضمن تكوين  
رجال للإسلام يعملون له فى كل ميدان وتصطحبه ضمائرهم وشمائلهم بصبغة الأمانة  
والإخلاص .

كما أن تخصص كليات للدراسات الدينية تستمد أبناءها من التعليم العام يعين على تكوين  
علماء للدين لا يشينهم قصور نفسي ولا فكري ولا يشعرون ببخس أو تنقص .

\* \* \*

ليس فى الإسلام رجال دين بالمعنى المعروف فى النصرانية فكل مسلم كادح فى الحياة يعمل  
لنفسه يصونها ، ولربه يرضيه ، فهو رجل لدينه .

ونحن نحب تنشئة البنين والبنات على هذا المعنى النبيل ، تنشئة الجميع دون استثناء ..  
أما التخصص فى التشريع ، والدعوة ، واللغة العربية ، وغير ذلك من ضرورة المهارة العلمية  
والخبرة الدراسية الفائقة ، فهذا شأن آخر .

ولا يمكن أبداً التفريط فى معاذه ، ولا التساهل فى انتخاب أهله من أرقى الطوائف وأجدارها  
بالاحترام ..

وظيفة هؤلاء تعهد الجانب النفسي ، ورعاية الأحوال والأهداف الاجتماعية للأمة .  
وهي وظيفة قيادية يرشح لها أبداً أولوا القيادة والذكاء ، وذوى المعادن الفكرية والخلقية الصافية .

كلما رجعت البصر إلى سير الفقهاء والدعاة الأوائل امتلاً قلبي خشوعاً وإجلالاً لأولئك  
العلماء الذين كان الملوك يلتمسون رضاهم ويزرون فيه تمكيناً لدولتهم وتوطيداً لهم ..

في الوقت الذي كان هؤلاء العلماء يرون الله الغاية من علمهم ، ويزرون هداية عباده ونشدان  
الأصلح لهم ، العمل الأول والأخير لأمثالهم .

كانت الشعوب تأوي إليهم وهي آمنة على دنياها ودينهما في كنفهم .

ثم تبدل الأرض غير الأرض فأصبح المصحف الشريف والمتصلون به شيئاً على هامش  
الحياة ، أصبح حفظه مهنة لذوى العاهات يتأكلون بها ، والفقه فى علومه حرف الطوائف الثانوية  
فى المجتمع .. !!

ودين يأخذ هذه الطريق في الحياة العامة لا تعلو شارته ، ولا تنفع رسالته ..

إن إزالة الكبار والصغرى على أحكام الدين ، والزامهم حدوده لا يتم إلا إذا كانت لعلماء  
الدين ورجال الدعوة مكانة اجتماعية موطلة .

لا مكانة الصنوف الأولى في مواكب الجنائز !!

ولكن مكانة الصنوف الأولى في إنشاء الحياة ، وتوجيه الأحياء .

٤- وتجديد الإسلام ، وتسهيل نفع العالمين به ، يقتضى النظر الصائب المرن في اختيار  
الوسائل العادلة التي تحقق أغراضه وتبثت مبادئه ..

وأغلب هذه الوسائل من شئون الدنيا التي وكلها رسول الله ﷺ إلى علمنا ، وترك لنا حرية  
التصرف فيها .

وهذه الشئون تحتاج إلى ذكاء نافذ ، وخبرة واسعة ..

ثم إن العلم بها ليس وقفاً على الأمة الإسلامية وحدها ، فإن قارات الأرض مشحونة  
بأجناس الخلق وهم يحيون فوقها كما نحيا .

وقد يتساون معنا أو يختلفون في الإحاطة بهذه الشئون الدنيوية .

وقد يسبقون دون عائق ! فما دام العلم بشئون الدنيا مقتربنا بحرية العقل وقدرته على التصرف  
والابتكار ، فلن يتوقف الناس عن الإجاده في هذا المضمار !

وما الذي يمنعهم ؟

وقد يبدو الأمر تافهاً أو غير مثير لقلق !! غير أننا إذا علمنا مدى توثق الروابط بين التفوق المدنى وغلب المبادئ لمسنا مكملاً الخطر ..

فالآمة التي تعيش في دنيا من بقايا العصر الحجري لن تغنى عنها أرفع المثل ولا أشرف المبادئ إذا دخلت في صراع مع آمة أجادت فنون السلام وال الحرب !

والعجزة في فهم الحياة من المسلمين عباء على دينهم في الحقيقة . وربما كانوا مصدر شر عليه .

وإدمانهم للصلوة والصيام لا يعني عندهم فتيلاماً أمام الله يوم الحساب .

ولا ينقذهم في الدنيا من هزائم تسحق إيمانهم على ظهر الأرض ، وترجمه على التوارى أو التلاشى عاجلاً أو آجلاً !!

فإن سنن الله في كونه لا تخابى جاهلاً بها ، ولا مقسراً عنها !!

ويتبغى أن يعرف المسلمون معرفة اليقين أن التفريط في شؤون الدنيا ، والقصور في خبرات الحياة ، إزراء بالدين بل إزهاق لروحه .

فضلاً عن السقوط الأدبي الذي يلحق هؤلاء المفرطين القاصرين بتقلبهم في مستوى من العيش موسوم بالتأخر والعناء .

إن الجهاد لإبقاء الحق مرفوع الراية جزء من عمل الأمة الإسلامية ، وركن من رسالتها والدين قد يتدخل بوضوح لتصحيح النية المصاحبة ، وغسل القلوب من الأثرة والشره والبغى والاستعلاء ..

أما وسائل القتال ، وأسلحة النضال ، فهذه ليست له فيها تعاليم .

لأنها من شؤون الدنيا التي يتنافس أهل الأرض على اختلاف مذاهبهم في تجويدها وتطويرها ، ولا يتدخل الدين ما في عدها وإحصائها .

الدين قد يأمر بالتداوی من العلل الواجبة .. ولكنه لا يتدخل في صناعة الأدوية ، ولا في تركيب عناصرها ، وتحديد مقاديرها .

لأن هذه من شؤون الدنيا التي يدعها للتفكير والتجربة ، والاختبار والاختيار ..

إن الميدان مفتوح أمام النشاط الإنساني الحر يخطئ ويصيب ، ويتقدم ويتأخر في هذه الأعمال المدنية العادلة .

وإigham الدين فى هذه الحالات بالمحظ والإباحة ضرب من الجنون .

وغایة ما ترجوه الإنسانية المذهبة من هذا النشاط الطبيعي أن يسخر حصاده الأخير في الخير لا في الشر .

وقد كان المسلمين الأوائل على بصيرة من هذا الأمر فتركوا لطبائعهم - أو طبائع الحياة فيهم وفي غيرهم - أن تبتكر وتحيد .

وتسلوا بما أفادوا في خدمة دينهم دون تكلف ..

وأفتقى العلماء باتفاق أن إقامة الحرف والصناعات فريضة على المجتمع كله يائمه تركها ، وعلى الأفراد الصالحين لهذه الفنون بواهبيهم ورغائبهم ، أن يجودوا فيها ، ويخدموا أمتهم ورسالتهم بها ..

وصحيح أن العرب طلعوا على العالم بالإسلام ، وكان الناس فقراء إلى العلم به والدخول فيه ، لكن العرب ما كان عليهم من حرج أن يتعلموا من الناس أنواع الخبرة التي لم تهدهم إليها مصالح الصحراء ، ومجامع البدية .

وقد مهروا فيما وقفوا عليه ، واستغلوه في نشر الإسلام وحرب أعدائه .

من أين لأبناء الرمال صناعة السفن وقيادة الأساطيل وحرب البحار ؟

إن العرب بالفطرة الصافية ، والابناع العادي لخدمة الإسلام ، أتقنوا هذا كله ورأوا - دون انتظار نص موجه - أن كتابهم لا يعلو في عالم يجهلون شئونه البحرية فعبدوا الله بالسيطرة على الأمواج .

يقول ابن خلدون : « كان الروم مهرة في ركوب البحر ، وال الحرب في أساطيله .

ولم يكن العرب أول الأمر مهرة في ركوبه ، فلما استقر الملك لهم ، وشمع سلطانهم ، صارت أم العجم تحت أيديهم ، وتقرب كل ذي صنعة إليهم بمبلغ صناعته .

فاستخدموه في حاجتهم البحرية كثيراً من هؤلاء ، وأنشأوا السفن وشحذوا الأساطيل بالرجال والسلاح ، وأسسوا دار الصناعة الآلات البحرية بتونس ..

ومنها كان فتح صقلية أيام زيادة الله بن الأغلب على يد أسد بن الفرات شيخ الفتيا » .

ثم يقول ابن خلدون : « إن المسلمين تغلبوا على لجة بحر الروم - يعني البحر الأبيض المتوسط - وإن أساطيلهم سارت فيه جائحة وذابة من صقلية إلى تونس .

والروماني والصقالبة والفرنجية جمِيعاً تهربُ أساطيلهم - أمَّا البحريَّة العربيَّة - ولا تحاول الدنو من أساطيل المسلمين التي ضربت عليهم كضراء الأسد على فريسته » .

\* \* \*

ويقول ابن هانئ الأنطليسي يصف أسطول العرب في البحر الأبيض :

لقد ظهرتْها غَدَّةً وعَدِيد  
ولكن من ضمتْ عَلَيْهِ أَسْوَد  
لَه بارقاتْ جَمْمَةً ورَعُودَ<sup>(١)</sup>  
بَنَاءً عَلَى غَيْرِ الْعَرَاءِ مَشِيدَ<sup>(٢)</sup>  
فَمِنْهَا قَنَانْ شَمْخَ وَرِيُودَ<sup>(٣)</sup>  
فَلِيسَ لَهَا إِلَّا النُّفُوسُ مَصِيدَ  
فَلِيسَ لَهَا يَوْمُ الْلَّقَاءِ خَمْدَوْدَ  
كَمَا شَبَّ مِنْ نَارِ الْجَحِيمِ وَقُودَ  
وَأَنفَاسِهِنَّ الْزَافِراتِ حَدِيدَ  
دَمَاءَ تَلَقَّتْهَا مَلَاحِفُ سُودَ  
سَلِيطَ<sup>(٤)</sup> لَهُ فِيهِ الذَّبَالُ عَتِيدَ  
وَلِيسَ لَهَا إِلَّا الْحَبَالُ كَدِيدَ<sup>(٥)</sup>

أَمَا وَالْجَوَارِيَ النَّشَّاتِ التِّي سَرَّتْ  
قَبَابَ كَمَا تُزْجِيَ الْقَبَابَ عَلَى الْمَهَا<sup>(٦)</sup>  
عَلَيْهَا غَمَامٌ مَكْفَهَرٌ صَبِيرَه  
أَنَافَتْ بِهَا أَعْلَامُهَا ، وَسَمَالَهَا  
مِنَ الرَّاسِيَاتِ الشَّمْسُ لَوْلَا اِنْتِقالَهَا  
مِنَ الطَّيْرِ إِلَّا أَنْهُنَ جَوَارِحَ  
مِنَ الْقَادِحَاتِ النَّارِ تَضَرِمُ لِلصَّلَىَ  
إِذَا زَفَرَتْ غَيْظَا تَرَامِتْ بِمَارِجَ  
فَأَفْوَاهُهُنَ الْحَامِيَاتِ صَوَاعِقَ  
لَهَا شَعْلٌ فَوْقَ الْغَمَارَ<sup>(٧)</sup> كَأَنَّهَا  
تَعَاقَّ مَوْجَ الْبَحْرِ حَتَّىَ كَأَنَّهَا  
فَلِيسَ لَهَا إِلَّا الْرِّيَاحُ أَعْنَةَ

(١) جمع مهأة .. وهي البقرة الوحشية .

(٢) الصبر : السحاب الأبيض ، واكفهاره : تراكمه ، ويشبه أن يكون ذلك وصفاً لما تنفسه السفن من مداخنها وهي تجوب البحر بين كروفر .

(٣) رفرت الأعلام فوقها ، وذهبت في الفضاء أبرا جها حتى لتحسب مبنية في الفضاء .

(٤) تحسب السفن جبالاً شامخة لولا حركاتها على الموج ، وهي بين قمم عالية أو صخور كالريود - ما نتاً من الجبل وصار حرفاله .

(٥) البحر - والغمـر : الماء الكثـير - يعني أن ألسنة النار تشبه بقع الدم فوق ملحقة سوداء .

(٦) السـلـيطـ : الـزيـتـ ، والمـعـنىـ أنـ النـارـ المـضـطـرـمـةـ فـيـ المـادـاخـنـ كـأـنـهـاـ تـسـتـمـدـ وـهـجـهـاـ مـنـ مـاءـ الـبـحـرـ ، فـهـوـ لـهـاـ أـشـبـهـ بـالـزـيـتـ لـلـسـرـاجـ الذـىـ اـتـقـدـتـ ذـبـالـتـهـ .

(٧) يصف انطلاقها شاقة عباب البحر ، مخلفة وراءها الماء المتطاير بأنها كالخليل التي تركض في الميدان مخلفة وراءها الكديد ، وهو التراب الذي يملأ الساحة .

ولو أن عقلية المسلمين في القارات الثلاث بقيت على تألقها القدیم ، لضمت إلى سبقها في  
البر والبحر سبقاً آخر في أجوز الفضاء ورحلات الكواكب .

ولو أن قومي أنطقتنى رماحهم      نطقت ولكن الرماح أجرت

\* \* \*

والأمر الذي نريد فتح الأ بصار والبصائر عليه مثني وثلاثة ورابع أن العناية بهذه الوسائل  
العادية والشئون الدنيوية علمًا وتطبيقاً عبادة لله ، وحياة للدين .

وأن من الخيانة للثقافة الإسلامية إهمال هذه الآفاق الخطيرة .. لقد وقر في أذهان العامة أن  
استدبار الحياة ، دلالة إقبال على الآخرة .

وأن الجهل بها ضرب من الزهد ، وتحفظ من الأثقال ، وبعد عن اللغو .

وهذا تفكير ساقط ، وجهمة مبينة ، وطعنة نافذة إلى صميم الإسلام ، وغيره كثيف ينتشر  
في مستقبله ويهدد بقاءه ..

إن الإسلام لا يستعيد مجاده الأولى إلا إذا استعادت أمته فقهها في علوم الأرض كما  
 تستعيد فقهها في علوم السماء .

وإلا إذا جودت شئون العمران كما تجود التفسير والحديث ..

إن هذه المعارف الضرورية لبناء الأمم ، وإقامة الحضارات ، فرائض مؤكدة أسبق في حياة  
المسلم من نوافل الأذكار ، والقراءات .

فإن الله لا يقبل نافلة حتى تؤدي الفريضة ..

والرجل الذي يشغله ورد ما عن اتقان صناعة أو زراعة أو تجارة ، أو يغريه بالقصیر في هندسة  
أو طب أو كيمياء رجل جهول بالإسلام .

وقد ينطبق عليه المثل : « عدو عاقل خير من صديق جاهل » .

أما الذي يقصد بجهده في هذه المجالات خير الدين والناس فهو العابد حقاً ، وإن صمت  
لسانه وطال منامه .. !!!

إن البراعة في الشئون المدنية والمعارف الكونية تقترب ب أصحابها من مصادر اليقين الحق ،  
وصدق المعرفة بالحياة وبائرتها الأعلى .

فإن الإسلام عقد عروة وثقي بين الإيمان بالله ، والتأمل في ملكته والإفاده منه .

وال المسلمين عندما تزداد خبرتهم بفنون الحياة المختلفة يتباينون مع منطق دينهم .

وهم لم يهبطوا دون منزلتهم إلا عندما استسلموا للخمول والأوهام .

نعم إنه من الضروريات الدينية الماسة أن يبرع المسلمين في الدراسات الكونية ما ظهر منها وما بطن ، وأن يسابقوا غيرهم إلى الإحاطة بالمادة ، خصائصها وقوانينها ، وألا يكون حظهم من ذلك الوقوف على ما بلغته البشرية فحسب ، بل يجب أن يتحسّسوا أبواب المجهول ، ويعالجوا إغلاقه حتى تنفتح لهم ، ويستأنفوا سنة آبائهم في خدمة المعرفة وكشف الحقائق ونفع الكافة .

على أن المهم جعل هذه السيادة العلمية في خدمة المثل السماوية الرفيعة ، وتسخيرها لنفع العاملين بوحي الله .

فالتقدم العقلى ليس هدفا ذاتيا وإنما هو أداة لقيام الناس بحقوق رب الناس ..

ونحن نريد بناء حياتنا على قواعد رسالتنا العتيدة .

وألا يخدعنا ما يلقاه الإلحاد من نصر موقوت في بعض الميادين ، كما لا يخدعنا ما يقارن التقدم الغربي أحيانا من مذاهب شاردة وآراء فاسدة .

ويعجبني قول الدكتور محمد حسين : « لا يبلغ العرب درجة الأستاذية في هذه العلوم الجديدة - التي أذلهم عدوهم بتتفوّقه عليهم فيها - إلا إذا أصبحت هذه العلوم ملكا لهم .

وهم لا يملكون هذه العلوم ولا يحسّنون أنها علوم عربية إلا إذا قرأوها بالعربية وكتبوا بها بالعربية .

وسيظلون يحسبون أنهم غرباء عليها ، ومتطفلون على أصحابها طالما ظلوا يقرأونها ويكتبونها بغير لغتهم ... » .

كما أشاركه الأسى لانشغال هيئاتنا - بدل ترجمة هذه العلوم - بترجمة بعض الفلسفات والأداب والأفكار التي - إن حسن اختيارها - ما تجيء إلا في المرحلة التالية .

قال : « ولو أُنْصَف كل القائمين على الترجمة في هذا البلد - مثل إدارة الثقافة بوزارة التربية ومجلس الآداب وغيرهما - لجعلوا كل همهم مصروفا إلى نقل العلوم التجريبية والرياضية وحدها ، لا يستغلون بترجمة غيرها حتى تستكمل نقصانا فيها .

لأن الاشتغال بنقل كتب الأدب والفلسفة والتاريخ والتربية والأخلاق وما شاءوا من الثقافات الإنسانية ، على هذا النحو الذي تسوده الفوضى وسوء الاختيار - بل سوء القصد في كثير من الأحيان - يضر مرتين .

يضر بإفساد أذواق شبابنا ، وتدمير كيانهم ، وتحويل شخصيتهم بحيث يصبحون غرياء بين قومهم ، ثم يصبح قومهم بعد قليل هم الغرياء بينهم حين يكثر عددهم ويكتف جمعهم . ويضر مرة ثانية بتبديد الجهد والمال في غير وجهه ، وصرف العرب عن الطريق الصحيح إلى تحررهم ثم سيادتهم .

ولو كان لى أن اقترح على اللجان الثقافية والهيئات الجامعية على اختلافها لاقتصرت أن يدعوا بترجمة كتب المراجع في الطب والهندسة والعلوم والزراعة التي يدرسها طلاب الجامعات العربية ، فهم بذلك يصيرون غرضين ..

أنهم ييسرون سبل العلم للطلبة العرب ويخففون عن آباءهم بعض الأعباء بإغفالهم عن الطبعات الأوروبية الباهظة الثمن والتي لا يتيسر وجودها في كثير من الأحيان ، لأن أصحابها يستطيعون أن يمنعوا تصديرها إلينا حين يشاءون .

وهم في الوقت نفسه يخطون بهذا العمل خطوة واسعة نحو تعريب هذه العلوم التي لا تزال تدرس في جامعات مصر باللغة الإنجليزية » . أ. ه

\* \* \*

وليس المهم نقل هذه المعارف من المواطن التي ازدهرت فيها أو المهاجر التي عبرت إليها :

فإن النقل المجرد لا يغير شيئاً من التبعية المذكورة للغير ..

إن المهم هو تعرف الأسباب التي أخرت المسلمين - في القرون الأخيرة - وازرت بدينهم وحضارتهم ، ثم اجتثاثها من جذورها ، وتمكن هذه الأمة الكبيرة من استئناف سيرتها الأولى ، ونشاطها القديم في خدمة الثقافة الإنسانية والعمaran البشري .

نريد علاج الخلل الذي لحق بالتفكير الإسلامي فعطل مسيره .

نريد علاج العلل التي أصابت جماهير المسلمين فشوهدت إحساسهم بالحياة وشلت قدرتهم على تسخيرها وتطويرها ..

إن ترجمة العلوم المختلفة لا تكفى في خلق نهضة أصلية ، بل هي عامل مساعد فقط تستطيع به الأمة الذكية أن تستدرك ما فاتها ثم تعتمد على خصائصها الرفيعة في الحركة والابتكار والسبق .

وإنى لأرسل الطرف إلى الأحوال العمرانية والاجتماعية والعلمية التى تحيط بال المسلمين فأشعر بالحسنة بعد الحسنة ، والحمد لله .

إن مسافة التخلف بين عالمهم الهاشم القاصر وبين العالم الجديد شاسعة .

وشتان بين قوم لا يحسنون صنع عربة تجربى على الأرض ، وقوم يفكرون فى غزو الكواكب ..

ثم أى إسلام عند هؤلاء المسلمين ؟

لقد كنت أحملق فى أنباء الاضطرابات التى ملأت الهند عقب اختفاء ما يسمى « شعرة النبي » ودماغى يدور من الدهش والجزع ..

ما هذا التعلق المستغرب بـ « شعرة النبي » .. فى حين أن رسالة هذا النبي ضائعة ؟!

لقد كان هذا النبي العظيم يحلق شعره فما يدرى أن يسقط ، وما يفكر قط فى هذا الشأن ..

فيجيء ناس ينسون الحكمة البالغة من رسالته ، ويزعمون أنهم وجدو له شعرة فهم يحيطونها بالحب !!

هذه سيرة تفوح منها رائحة الوثنية .

الدين الذى قامت معجزته الكبرى على إحياء العقل ، وسيادة الكون ينتهى أمره إلى هذا المصير ؟!

أكذلك نفقه قوله تعالى : ﴿هَذَا بَلَاغٌ لِلنَّاسِ وَلَيَنْدِرُوا بِهِ وَلَيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَلَيَذَرُّ  
أُولُوا الْأَلْبَاب﴾ . (١)

إن العقل الإسلامي يجب أن يثوب إلى رشاده .

وإن من المستحيل أن يخدم المسلمين دينهم مالم ترق أحوالهم العامة إلى المستوى العادى للعالمين ، ذاك إن لم تتتفوق !!

قارن بين حالة المجتمعات الإسلامية ، وبين أقطار الغرب .

(١) إبراهيم : ٥٢ .

وتدبر قول حافظ إبراهيم في وصف «أمريكا» :

قد شأوم بالمعجزات الرجال  
تم عليها كل نقص كما لا  
تم عصيرا يراه قوم حلالا<sup>(١)</sup>  
وسواكم لا يقدر الأجيالا  
ومحيل الأمور يبغى الحالا  
هم أن يغلب البقاء الزوالا

أى رجال الدنيا الجديدة ، مهلا  
وفهمتم معنى الحياة فأرصد  
وحرصتم على العقول فحرم  
وقدرتم دقة العمر حرضا  
كم أحالوا على غد كل أمر  
قد تحديتم المنية حتى

\* \*

ومشيتم على الهواء اختيارا  
حيث شئتم جنوبها والشمالا  
وفى الأرض من يشد الرحala  
حين خلتم أن البروق كسالى  
فحملتم الشعاع مقلا  
شرع الناس يبذون النعالا  
أو بطنها الحجب مالا  
تنطح السحب شامخات طوالا  
فوق دنيا الورى تمد الظلالا  
كيف تمنون بيننا الأطفالا  
يعلم يزيدهن جمالا

وطويتم فراسخ الأرضا طيا  
ثم سخرتم الرياح فسستم  
تسرجون الهواء إن رمت السير  
وتخذلت موج الأثير بريدا  
ثم حاولتم الكلام مع النجم  
ومحا «فورد» آية المشى حتى  
وانزعتم من كل شبر بظهر الأرض  
وأقمتم فى كل أرض صروحا  
وغرستم للعلم روضا أنيقا  
وحللتكم بأرضنا فعرفنا  
ورأينا البنات كيف يشقفن

\* \*

في حمى الله تنبت الأبطالا  
وواثبا إلى العلا ونضالا  
فرص العيش وانتقلنا انتقالا  
تحرم المرء سعيه أحوالا  
وأصبنا على الزحام مجالا  
وإن ضاقت الوجوه - عيالا

ليت شعرى متى أرى أرض مصر  
وأرى أهلها يبارونكم علمـا  
قد نفضنا عنا الكرى وابتدرنا  
وعلمنا بأن غـفلة يوم  
فشـقـقـنا إلى الحياة طـريقـا  
قد أبـى الله أن نعيش على الناس

(١) قيلت القصيدة يوم كانت أمريكا تحـرم شـرب الخـمر .

نعم ، إن أتباع الرسول الذى بعث رحمة للعالمين لا يسوع أن يعيشوا فى مؤخرة العالمين ، أو عالة على غيرهم من الأذكياء العالمين .

وما يلتحق بهذه الوسائل المدنية المتقدمة ، الوسائل الإنسانية العامة التى تخدم أغراض مشتركة بين الإسلام والمذاهب الأخرى دينية أو غير دينية ..

إن العلم فضيلة أطبق أهل الأرض على تكريها .

وقد انفرد الإسلام بنصوص رائعة في الحث على التعلم ، وتسهيل سبله ، وشاعت هذه التوجيهات في الكتاب والسنّة شيوعا يستحق الإعجاب .

ييد أن تنشئة كل مولود على أقساط من العلم تجلو عقله ، وتصون فطرته وتفتح مداركه ، وتتنمى مواهبه أخذت طريقها المستقيم في الغرب .

أعني أوروبا وأمريكا حيث نسبة الأمية صفر !!

فإذا نقلنا نظام الإلزام الصارم من هناك ، وطبقناه في بلادنا ، كان ذلك عملاً أرشد وطريقاً أقصر ..

إن رسول الله ﷺ يقول : « طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة »<sup>(١)</sup> والفرض يعني الإلزام ..

وقد اضطررت وسائلنا - في العصور الأخيرة - في تنفيذ هذا الإلزام حتى ارتفعت نسبة الأمية في البلاد الإسلامية إلى حد يبعث على الزراية والأسى .

ولا حرج علينا قط أن نستعين بالوسائل التي جربها الآخرون ، إذا كانت تسعفنا في بلوغ غرض مقرر عندنا .

والإسلام لا يهتم بالتعليم وحده ، وإنما يقرن التربية بالتعليم أبداً ، ويجعل رسالته قائمة على الأمرين معاً ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْكُمْ يَتَلَوُ عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

وفي النظم الكريم نجد التعليم والتزكية مقتنين في كل الآيات التي تححدث عن رسالة النبي ﷺ .

(١) صحيح .. رواه الطبراني في الأوسط والصغير وابن عدى في الكامل وغيرهم ..

(٢) البقرة : ١٥١

التعليم الحق يفتح الذهن ، ويعرفه بالكون وقوانينه ، والحياة وهدفها ..  
ويبصر الإنسان بآيات الله في الأنفس والأفاق ، ويقفه على ما يحب عليه نحو  
ـ ربه والخلقـ كافـة .

والتربيـة تتعهدـ الانـسان عـلـى مـكـث ، وـبـأـدـوـاتـ شـتـى ، كـى تـحـولـ هـذـا الـعـلـم إـلـى  
خـلـقـ وـسـلـوكـ ، وـوـعـىـ وـهـدـاـيـة ..

إن غباء الشجر في مغارسها نوع من التربية التي تعهد النبات بالحراثة والتشذيب والمحافظة حتى يؤتي ثماره .

والأجيال الوليدة تحتاج إلى إشراف دقيق ، وحماية مستمرة ، وتوجيه حصيف ،  
حتى تشب لا عوج فيها ..

إن حقوق الله والناس ليست أفكارا تخشى بها الأدمغة قدر ما هي سيرة تؤلف ،  
وعادات تنبت ، ومنهج يلتزم .

خصوصاً أركان الإسلام من صلاة وصيام وحب للخير ونزع إلى إحسان كل شيء .  
وال التربية على أداء العبادات ومحاسن الأخلاق ، ينضم إليها تربية الناشئة على  
إتقان هواياتها العملية ، وتنمية الخبرة بما في الحياة من مهن وحرف وفنون وأشغال .  
وقد علمت أن المهارة في شئون الدنيا أساس لا محيد عنه في إنجاح الرسالات  
وتبوئها المكانة المنشودة .

وأن الأفراد الفارغين البطالين لا خير فيهم ، بل هم قتام<sup>(١)</sup> في وجه الحياة وعبء على الأديان والنهضات .

ومثل نشر العلم نشر الصحة ، والعدل ، والأمن ، وغير ذلك من الغايات الإنسانية التي قررها الإسلام ، وعد الحفاظ عليها إيمانا ، وهديت إليها البشرية وعدت بلوغها كمالا ..

ولندع هذه الأمثلة السهلة إلى ما هو أبعم على التفكير ، وأدعى في نظرنا إلى الاقتباس .

وأعني به ما يتصل بالنواحي السياسية والاجتماعية .

لقد رأينا في فصل سابق كيف أقام الإسلام الحكم على الشورى ، وجعل الخلافة ولية بيعة حرة .

(١) القتام : التراب .

وكيف وجه الأمور لضمان حقوق الناس ، وحراسة حقائق الدين .. ثم رأينا كيف تطرق الفساد إلى أداة الحكم ، وطفت عليه شهوات الغنى والاستعلاء .. لقد تعرضت أم أخرى لنزوات الساسة المستبدرين ، وقاشت منهم مثل ما قاسينا أو أشد .. واستطاعت أن تخلص منهم بالعزل أو الفتاك .

ثم وضعت دساتير تنظم العلاقات بين الشعوب والحكام تنظيمًا يمنع المظالم ، ويوصى الأبواب في وجوه لصوص السلطة الذين يثبتون على الأم بين الحين والحين فيملكون زمامها ، ويعيثون به كيما شاء لهم الهوى ..

لماذا لا نتفق بتجارب الآخرين في مضمار تشابهت فيه الآلام ، وتوحدت فيه المصالح ؟؟ إن هذه الدساتير كسب كبير للإنسانية ، وعون واسع لتحقيق ما ينشده الإسلام للشعوب من رعاية ، وما يحفظ لهم من حرمات ..

ولقد درست هذه الدساتير على اختلافها ، فوجدتها أدنى إلى ما وعيانا من مثل عليا في ديننا ..

ويمكن لل المسلمين - على ضوء مشكلاتهم التاريخية الخاصة - أن يستفيدوا من هذه الأصول الدستورية ، وأن يضعوا نماذجها نصب أعينهم وهم يرسمون حياتهم السياسية الجديدة ..

إن الأمة مصدر السلطة .

هي وحدها التي تختار حكامها ، وهي التي - إذا شاعت - عزلتهم .

وليس لأحد حق إلهي ، ولا وصاية عليا على الناس تجعل وجوده السياسي ضرورة لازب<sup>(١)</sup> أو تجعل انقياد الجماهير له فريضة محكمة أو ضرورة لازمة ..

إن كانت لشيء ما مكانة دينية فهو الرأي العام الإسلامي الذي إذا أحب كانت محبته آية على رضوان الله ، وإذا كره كانت كراهيته آية على سخطه ..

والغريب أن هذا الرأي الناضج بمشيئة السماء طالما كبت وأهين .

فكم من رجل أحبته الجماهير وقتلت أن يملأ أمرها طاح !!

وكم من مسلط عليها بالجبروت تود أن تغيب عنها طلعته ، فإذا هو أمامها في المساء والصبح ..

(١) صار ضربه لازب : أي لازما ثابتـا .

إن للرأي العام الإسلامي شهادة مقبولة ، وحكمًا ملزما ..

روى الإمام ابن كثير في تفسير قوله تعالى : ﴿وَكَذَّلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا لَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾<sup>(١)</sup>. بسنده عن نافع عن ابن عمر قال : ..

« حدثني أمية بن صفوان عن ابن أبي زهير الثقفي عن أبيه قال : سمعت رسول الله يقول : يوشك أن تعلموا خياركم من شراركم ! قالوا : بم يا رسول الله ؟ قال : بالثناء الحسن والثناء السيء ، أنتم شهداء الله في الأرض ».

وعن جابر بن عبد الله قال : شهد رسول الله جنازة في بنى مسلمة وكنت إلى جانبه فقال بعضهم : والله يا رسول الله لنعم المرء كان ، لقد كان عفيفا مسلما وكان .. وأثروا عليه خيرا .

فقال رسول الله - من أثني - : أنت بما تقول !!

فقال الرجل : الله أعلم بالسرائر فأما الذي بدا لنا منه فذاك .

فقال النبي ﷺ : وجبت !! - أى الجنة -

ثم شهد جنازة في بنى حارثة ، وكنت إلى جانب رسول الله ﷺ .

فقال بعضهم : يا رسول الله بئس المرء كان ، إنه كان لفظا غليظا ، فأثروا عليه شرا .

فقال رسول الله ﷺ لهذا البعض : أنت بالذى تقول !!

فقال الرجل : الله أعلم بالسرائر ، فأما الذي بدا لنا منه فذاك .

فقال رسول الله ﷺ : وجبت - أى النار -

قال مصعب بن ثابت : قال لنا عند ذلك محمد بن كعب : صدق رسول الله ثم قرأ الآية : ﴿وَكَذَّلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا لَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾ .

والآحاديث الصحيحة في ذلك كثيرة ..

فأمة - هذه عند الله مكانتها - صادقة الحسن ، صائبة الحكم .

تعرف بفطرتها الأخيار وتودهم ، والأشرار وتنفر منهم ، تحب لله ، وتكره لله ..

(١) البقرة : ١٤٣ .

أمة هذا حالها يستكثرون عليها نظام انتخابي شريف ، تترجم فيه هذه القلوب عن اتجاهها فتدنى من تشاء وقصى من تشاء !؟

إن تاريخنا - نحن المسلمين - تنقصه هذه البقية .

إنه لا بد من دستور مكتوب تضبط فيه الأمة الإسلامية علاقتها بحكامها وتحدد الخطوط التي يقفون عندها .

ولابد من انتخابات نزيهة ، يختار فيها أعضاء المجالس النيابية ومن إليهم من يمثل الأمة في شئونها الدينية والدنيوية .

\* \* \*

ومثل الناحية السياسية ، الناحية الاجتماعية ، فإن اقتباس ما يصلح من الوسائل لتحقيق الأغراض الإسلامية لا معنى للنکول عنه .

غاية ما نتحررها أن تكون الوسائل المستجلبة متفقة الاتفاق كله مع النصوص والقواعد الإسلامية ، وطبيعة للتشكل في القوالب التي تنسجم مع روحنا ومزاجنا .

\* \* \*

### الاستفادة من عبر التاريخ:

إن كل معنى بتجديد الإسلام في هذه الأيام ، لا بد أن يديم النظر في ماضيه الطويل وهو يمتد مع الزمان والمكان .

لقد بدأت هذه الرسالة مسيرها من أربعة عشر قرنا ، وجعل مدها العريض يشتمل أقطارا فيحاء ، وأجناسا مختلفة ... !!

وتنقل بها الليل والنهار ، فالأسلاف يولون ، والأخلاق يعقبونهم في الإيمان بها والدفاع عنها .

وكان لها من أبنائها من أحسن نصرتها ومن أساء .

ومن علمائها من أجاد فقهها ومن قصر .

ومن أمرائها من خان أمانتها ومن وفى .

وكان لها من أعدائها ، من قاتلها عن جهل ، ومن قاتلها عن جحود .



ومن استفاد من مبادئها ، ومن طرحته النوى بعيدا عنها فلم يدر عنها شيئا .

وأمرت هذه الرسالة بأيام عسر ويسر ، وضيق وفرج ، وغيره وفيض !!

انتصرت حتى لم يبق في عداتها نفس من مقاومة .

وانكسرت حتى كاد أعداؤها يخمدون أنفاسها .

وكان في فرضها ترشح على العالمين من ذكائها وغائزها .

وفي غيضها تنحدر إليها من تقاليد الآخرين لـلألوان ومراسم .

## هذا التاريخ الطويل كيف ينسى؟

وعبره الغائرة الدفينة كيف لا تستخرج ، وتدرس ، وينتفع بها .

إن الرجل الذي لا يعي تجاربه الخاصة ، ويتعلم منها كيف يجتنب المزالق ، ويتحقق  
الخصوص رجل قصير النظر ضعيف الإيمان .

وقد قال رسول الله ﷺ « لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين » .<sup>(١)</sup>

والأمة الإسلامية التي سلخت من عمرها المديد هذه القرون ، وخرجت بشروة هائلة من الأحداث الجسام ، والوقعات العظام يجب أن تضع أمام عينيها الدروس التي تلقتها خلال هذه الأماد ، حتى لا تقع في ذات الحفر التي وقعت فيها من قبل أو تلدغ من الجحر القديم نفسه .

وعندى أن تعليم الإسلام ، والدعـاية له ، والحكم به ، وعلاقـاته مع الأقربـين  
والأبعـدين ، أمـور تحتاج إلى حـسن بـصر وتطـبيق ، عـلى ضـوء ما اكتـنـف مـسـالـكـنا نـحن  
المـسلـمـين من خطـأ وصـواب ، واكتـنـف مـسـالـكـ خـصـومـنا من استـقـامـة وعـوج وسـماـحة  
وـحـقـد .. !!

\* \* \*

(١) رواه الشیخان وأحمد وأبی داود وابن ماجه .

## كيف نستفيد؟

وهذا الموضوع يحتاج إلى سفر كبير ، وإلى توفر عدة عقول على تكوينه وإبرازه ... وقد أبديت في كتابي هذا ، وفي كتبى الأخرى بعض ملاحظات على أطوار الثقافة الإسلامية ، وسياسة المال والحكم عندنا .. أظنها صائبة ... !

والامر سهل ، فلدينا أصول معصومة محفوظة في كتاب الله وسُنّة رسوله .  
ثم هناك - بعد - عمل الناس بهذا الإسلام ، وأسلوب خدمتهم لعلومه وأهدافه .  
وفي هذا المجال يقع التفاوت وتكون المقارنة وتستخلص العبر .

وكل مشغول - بتجديد الإسلام وإنهاض أمته - لا يستجمع دروساً كثيرة في هذا المجال يفوته التوفيق ويدركه العثار .

وقد تبين من الفصل الذي عقده أنا عن « الإسلام بين المجتمع والدولة » أن هناك ثغرات في بنائنا العام تحتاج إلى سداد .

ففي عصور من تاريخنا كان الحكم صورة تامة لجمهور الأمة .  
وكان كلامها تعبيراً حسناً عن تعاليم الإسلام .

وفي عصور أخرى ، كان الحكم إسلامياً يشوهه القصور ، ويسرى في تكوينه الخطأ ،  
ولكنه إسلامي على كل حال ، يقدس الكتاب والسُّنّة ، وبيني وجاهته في الدنيا  
والأخرى على سياسة الأمة بهما ..

إذا لحقه القصور ، أو شانه التقصير ، أكمل له المجتمع المسلم ما نقص ، ووصل ما  
قطع قبل النصيحة ، واحترم العالم ..

إلا أن الأمر لا يصلح بهذا الأسلوب القائم على الارتجال والتطلع .

الخليفة تجيء به الوراثة يملك سلطات خطيرة ، ربما كان راشداً ، وربما كان طائشاً .

لماذا يفرض على المسلمين قبول هذه المقامرة وتحمل نتائجها ؟؟

وفي أقاليم مبعثرة بين القارات الكبرى الثلاث ، تفصل بينها مسافات شاسعة ،  
وطبائع متباينة ، كيف تنتظم مصالحها ، وتحل قضاياها في غيوم هذا الوضع ؟

إن الحكم الفردي المطلق كارثة محققة بالأم . وهو بالدين نكبة تهزم رسالته وتجرح  
فضائله !!

وإذا كنا قد لاحظنا أن الحكم الإسلامي هبط أحيانا إلى مستوى دون ما ينشد  
الإسلام ، أو كان سلوكه غير متفق مع أمانى الجمهور ، فلتتخذ من الوسائل ما يحول  
دون تكرار المأساة ، حتى يكون الحكم ترجمة دقيقة للأمة ودينها ..

الإسلام لا يقر حكما تنطوى الصدور على بغضه يستمد بقاءه من الرهبة والعنف .  
ولا يقر حكما يضمّن لأصحابه المغانم والمأرب ، ويُجشم الشعوب المغامر والأعباء .  
الحكم الصحيح في ديننا وليد إدارة حرمة وصدق الرغبة العامة في طاعة الله ورسوله .  
والأمة الإسلامية في كل عصر ومصر تريد أن تحيا وفق تعاليم دينها ، وأن تحكم  
بقوانينه ، وأن تسير تحت رايته ، وأن تولي وجهها شطر غايته ، وأن تصطبغ حضارتها  
بصبغته .

وعلى الحكومة أن تكون طوع أمرها في هذا كله ، لا تختلها ولا تفتات عليها ، ولا  
تallow جهدا في صحبتها ، وقيادتها إلى ما تريد .  
وala فهي حكومة لا تمثل الأمة ، وبالتالي تفقد أسباب البقاء .

\* \* \*

### القتال بين الإسلام والمسيحية :

ولندع مؤقتا السياسة الداخلية للإسلام ولننظر إلى السياسة الخارجية .  
إننى ضائق بالخصوصة المستديمة بين الإسلام والمسيحية ، وكاره للحروب الباردة  
والساخنة التي نشبت بين المسلمين والنصارى ، وراغب في علاقة أهداً وأعقل يجعل ما  
يجد أفضل مما مضى !!

ولكنى أرفض كل الرفض أن يتم شيء من المسالة المنشودة على حساب الحق الذى  
استيقنت منه .

ومن البلاهة انتظار ذلك من المسلمين فى أى عصر من العصور .



إِنِّي أُوْمَنْ بِاللَّهِ الْوَاحِدِ الَّذِي لَا أَمْ لَهُ وَلَا وَلَدٌ .

إِلَهٌ : ﴿ لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ لَهُ مَقَايِيدُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ يَسْطُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ <sup>(١)</sup> .

ومع هذا الإيمان فليس يضرني ، ولا أمنع أن يعيش فى جوارى ، شخص يرى أن لله ولدا وأما ..

إِنِّي أُوْمَنْ بِأَنَّ عِيسَى بْشَرٌ طَيْبٌ عَظِيمٌ ، مِنْ أَصْحَابِ الْعَزْمِ الْبَاهِرِ فِي الدُّعَائِيَةِ لِلَّهِ ، وَقِيَادَةِ النَّاسِ إِلَى عِبَادَتِهِ ، وَمُراقبَتِهِ ، وَالاستِعْدَادِ لِيَوْمِ الْحِسَابِ .

شأنه فِي ذَلِكَ شَأْنُ أَخْوِيهِ الْكَبِيرِيْنَ مُوسَى وَمُحَمَّدٌ ..

وَمَعَ ذَلِكَ فَلَا أَحْرَمْ حَقَّ الْحَيَاةِ وَالْأَمَانِ وَالْعَدْلَةِ وَالْبَرِّ شَخْصاً يَرَى أَنَّ عِيسَى قُتِلَ عَلَى الصَّلِيبِ لِيُفَدَّى خَطَايَا الْخَلْقِ أَجْمَعِينَ ..

إِنِّي أُوْمَنْ بِأَنَّى عَلَى صَوَابٍ ، وَأَنَّ غَيْرِي ضَرِيرٌ مُسْكِنٌ أَخْطَأُ الطَّرِيقَ ، وَأَوْدَ لَهُ مِنْ أَعْمَاقِ الْقَلْبِ أَنْ يَهْتَدِي .

لَكُنْتُ أَقْفَعْ عَنْدَ حَدُودِ هَذِهِ الرَّغْبَةِ النَّفْسِيَّةِ ، فَلَا أَحْوِلُهَا إِلَى إِكْرَاهٍ أَوْ إِعْنَاتٍ ، مَقْتُدِيَاً بِصَاحِبِ هَذِهِ الرَّسَالَةِ الَّذِي وَقَفَهُ اللَّهُ عَنْدَ حَدُودِ الْبَلَاغِ الْمُجْرَدِ ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بِصَائرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ ﴾ <sup>(٢)</sup> .  
وَيُؤْسِفُنِي أَنَّ الْآخَرِيْنَ لَا يَنْحُونِي حَقَّ الْمُعَامَلَةِ بِالْمُثَلِّ .

وَأَنْ تَكُونَ الدُّولَةُ فِي يَدِ الْحُكَّامِ الْمُسِيَّحِيْنَ أَدَاءً قَهْرَ لِخُصُومِ الْمَذَهَبِ وَالرَّأْيِ ..

وَأَنْ تَكُونَ الْحَرُوبُ الْدِيْنِيَّةُ شَرِيعَةً يَتَرَكُ الْمُغْلُوبُ فِيهَا دِينَهُ أَوْ وَطْنَهُ .

وَمِنْ ثُمَّ فَمَعَ ضَيْقِي بِمَا وَقَعَ مِنْ قَتَالٍ قَدِيمٍ لَا أَشْعُرُ بِحُرْجٍ مِنْ تَبْعَاتِهِ .

إِنَّمَا يَسْتَهِلُّ عَنْ هَذِهِ التَّبْعَاتِ ، مِنْ قِيَدِ حُرْيَةِ الرَّأْيِ وَحَبْسِ الشَّعُوبِ وَرَاءِ سِيَاجٍ حَدِيدِيٍّ مِنْ تَفْكِيرِهِ الْخَاصِ !!

فَلَنْ تَجَاوزَ هَذَا الْمَاضِي وَلنَنْقُلَ النَّظَرَ مِنَ الْوَرَاءِ إِلَى الْأَمَامِ .. !!

(١) الشورى : ١٢ - ١١ :

(٢) الأنعام : ١٠٤ .

هناك ما يدعو إلى فتح صفحة جديدة في تاريخ البشر ..  
وسأجتهد أن أكون واقعيا في تصوري للأمور وحكمي عليها ..

\* \* \*

### طبيعة الحضارة الحديثة:

إن العالم الآن تسوده حضارة بشرية يانعة ، خطأ الجنس الإنساني خطوات فسيحة  
في ميادين المعرفة ، والكشف ، والصناعة .

وهو دائم السعي في الاستزادة من تقدمه العلمي ، وقدرته على الأشياء وتسخيرها  
طوع إرادته ..

هذه الحضارة - كما وصفتها - بشرية قامت على الطاقة الإنسانية التي شقت طريقها  
في الحياة بمواهبها الخاصة دون عنون من رجال الأديان .

من الخطأ - وأقول من الكذب - وصفها بأنها حضارة مسيحية .. لأن هذه الحضارة  
التي بدأت زحفها من بضعة قرون وجدت أمامها عوائق جبارة من رجال الكنيسة .

واشتربكت معهم في قتال مريض ، فقدت فيه تصحيات غالية ، ثم مشت في طريقها  
الحر بعدما كسبت المعركة .

على أن الصلة مفقودة بين طبيعة الدين المسيحي ، وبداهة العقل الإنساني ..

ولذلك سلخ هذا الدين خمسة عشر قرنا من عمره ، وهو معزول عن النشاط العلمي  
المجرد ، والنظارات المطلقة إلى الكون والحياة ..

ومن الخطأ كذلك وصف هذه الحضارة بأنها إسلامية ، وإن كانت البذور التي  
أنتجتها من عمل العقل الإنساني الذي أدمى النظر - بإرشاد القرآن - في كتاب الكون  
المفتوح ، والذى نال من تعاليم الإسلام حرية مفرطة في البحث والتأمل .

.. وذلك لأن المسلمين الذين أسدوا للعالم هذه الطلائع خانوا رسالتهم ، ووقفوا  
منها موقف الجهل تارة والجحود تارة أخرى .

ومازال التفريط يتمادى بهم حتى سقطوا فريسة العلل التي أهلكت غيرهم ..

والمرء الذى يكلف بتوزيع العافية على الآخرين لا يعتبر مؤديا لرسالته إذا أصابته الأدواء ، وكان مبلغ جهده فى مقاومتها أنه لم يمت ويوار التراب !!! هذه الحضارة إذن إنسانية عامة .

لا تشعر بولائها للدين ، وإن كانت الآن تزدهر فى أقطار تنتشر فيها المسيحية !! .. نقول : وإن كانت المسيحية تلتمس منها القرب ، وتريد الإيهام - فى جرأة - أنها ربيبتها !!

وفى ظل هذه الحضارة التى انتقلت بالحياة إلى طور لا نظير له فى الماضى ، تقاربات الأجناس ، وتكونت الأمم المتحدة ، ووضعت مواثيق حقوق الإنسان ، وتأسست هيئات عالمية لها مكانتها ولها حرمتها ..

وجلس فى مكان واحد المسلمين والمودون ، والشيوعيون المنكرون للألوهية والدين كله ، واليهود والنصارى المثلثون ، وعبدة الأصنام من البوذيين والبراهمة ، جلس هؤلاء يتحدثون فى شئون الإنسانية ، وما يسودها من علاقات ، وما يعترضها من قضايا ومشكلات ..

إن هذا التقارب المكانى شيء حسن .

وهو - فى نظرنا - داع قوى لإعادة النظر فى العادات التقليدية ، ومحاولة الخلاص منها ..

\* \* \*

### أساس التصالح المقترح :

إننا نطلب من المسيحيين شيئا لن يعز عليهم أداوه !!

ألا يفكروا فى محو الإسلام وفتنة أمه .

أن يدعوا الناس أحرازا فى اعتناق مبادئه والعيش بها .

ونحن - باسم الإسلام - نعطي النصرانية هذا الحق المماثل .

إننا لا نخاف الحرية أبدا ، ولا نرهب من تبادل الرأى مع غيرنا .

لكن عندما نرى ديننا يضطهد ، ودعاته يستباحون ، وأهله يعلدون خارجين على القانون فمن العبث أن ينتظر منا سلام ..

السلام هنا معناه الموت .

والذى يطالبنا بذلك مغفل .

أسروا فى ضمائركم أن الإسلام باطل ونبيه كاذب .

أما أن تحملوا السلاح لإثبات ذلك فى واقع الحياة ، ولسوق الشعوب إليه بالكره ،  
فذلك أمر دونه الموت !!

ويؤسفنا أن نكرر مرة أخرى أن الدولة فى يد الحكام المسيحيين كانت أدلة مطاردة  
ومصادر .

وإذا كنا نحن المسلمين نرى أتباع المذهب المسيحى الحاكم يحتاج أصحاب المذهب  
المسيحى الآخر ، فهل كنا ننتظر أن يلقى الإسلام من هؤلاء إلا مصيرًا أسوأ ، وعقبى  
أو خم .. ؟؟ ..

فكيف يهادن أسلافنا سلطات هذه سياستها ؟؟

ثم لماذا إذا استولى الرومان على بلد ما بالسيف يعتبر هذا البلد ملكا حلالا لهم إلى  
الأبد ، لا يجوز لغيرهم أن يتسلب إليه حامل دعوة ، وعارض أفكار فقط ؟  
لنضرب المثل بمصر .

لقد دخلها الرومان غزاة فاتحين ، وأرهقوا أهلها دينيا واقتصاديا طوال عهدهم ..

فإذا جاء العرب وقاتلوا هؤلاء الغزاة المحتلين ، وأجلوهم عن البلاد ، ورسخوا مبادئ  
الحرية الدينية في البلد الذي أذله التعصب والاضطهاد .. امتلأت الدنيا بالصرارخ  
العالى أن الإسلام غزا المسيحية في عقر دارها .

وأنه انتشر بالسيف ؟؟

ثم ينطق القسيسون والرهبان يحضرون على الأخذ بالثار ، وإيقاد الحروب الصليبية  
جيلا بعد جيل ، كلما خبت نارها أشعلوها من جديد !!

إن هذه السيرة النابية لا تلقى على الأرض السلام .. !!

ويجب أن نتعاون مع المسيحيين على إسدال ستار فوقها !!

قد يقال : إن الإسلام انتشر بالفعل في أقطار شتى كانت نصرانية من قبل ! .  
ونقول : نعم انتشر بالاقتناع الحض من الداخلين فيه ، والتسامح المطلق من  
الحاكمين به !!

فهل نلغى الحرية العقلية والدينية حتى يستريح بعض الناس ؟  
وهل نوصد الأبواب في وجوه قوم يرون أنهم هدوا للحق ؟  
إن التاريخ شاهد عدل على ذلك .

وقد شرحنا في كتبنا الأخرى الظروف التي لابست انتشار الإسلام ، وإقبال  
جماهير كثيفة من الخلق على اعتنائه .

ويسرنا أن نزيد الموضوع جلاء وإشراقا ، بذكر بعض الوثائق الأجنبية الداعمة لهذه  
الحقيقة نقلناها عن كتاب « الغرب والشرق ، من الحروب الصليبية إلى حرب السويس » .<sup>(١)</sup>

وهو كتاب جيد مشحون بالدلائل التاريخية الوثيقة ، وعامر بالنظارات الصائبة ..  
تأمل هذه الشواهد منه :

يقول المؤرخ « لودفيج » في كتابه « النيل .. حياة نهر » :  
استقبل أقباط مصر جيوش العرب والإسلام استقبال المنقذين لا استقبال الغزاة  
الفاتحين .

وكان ترحيبهم بالغا حد الحماس ، وما إن سقطت في يد العرب مدینتا « بلور » و  
« هليوبوليس » وغيرهما من المدن ، حتى فزع بطريق الإسكندرية وقاد بيزنطة إلى  
الإمبراطور البيزنطي وأنهوا إليه ما وقع لمصر .

فعدم الإمبراطور إلى مفاوضة عمرو بن العاص في أن يوليه إماراة مصر ، ويزوجه من  
ابنته شريطة اعتناق عمرو للنصرانية وإلا فالحرب .

ولكن ابن العاص استخف بتهديد الإمبراطور ، ولم يحفل بعرضه ولا بإغرائه .  
ومضى في زحفه مؤيداً من الشعب القبطي الذي أرهقه الحكم البيزنطي وأرهقه  
الأشراف المنحدرون الذين كانت الكنيسة تؤيدتهم في اضطهادهم الشعب واستنزاف  
أمواله لصالحها .

---

(١) للكاتب النابي : محمد على الغتيت .

وسير عمرو بن العاص جيشه إلى الإسكندرية ، ودخلها الجيش تخدوه فرحة القبط ، وترحيبهم بمنقذיהם ومخلصيهم !

وأمام هذا الجيش العربي فرت الجيوش البيزنطية وأبحرت قواتها إلى بيزنطة ، ثم سلم الطريق مدينة الإسكندرية إلى العرب .

ويقول لودفيج : « إنه فيما عدا فرض الجزية على المسيحي ، فإن عمرو لم يفرق في المعاملة بين المسلمين والمسيحيين ، بل سوى بينهم وبين المسلمين مساواة شملت كل حق لهم وكل واجب عليهم بما في ذلك وظائف الدولة جميعها ، وبغض النظر عن الجنس أو الدين .. » .

ثم ينتهي هذا المؤرخ إلى قوله : « إن الفتح العربي قد أقام - ولأول مرة في هذه المنطقة من العالم - نظاما يمارس فيه رجال الشعب الحكم لا عن طريق الوراثة ولكن عن طريق الجدارة والكفاءة .

وهكذا أضاء شعاع الإسلام الشرق كله في عهد كانت أوروبا تتخطى في غمار الجهالات والتعصب بينما بلغ الشرق أوج نهضته » .

ويقول « جيروم وجان تاور » : « إن فضيلة التسامح - التي كانت أزهى السمات الخلقية في العرب ، والتي ندر أن تتوفر لغيرهم في كافة الأزمان - هذه السجية الكريمة قد أفادت العرب كثيرا ، ولم يكن ليفيدهم فائدة لها ذكاوة لهم الفطري وذوقهم الفني ونزعاتهم الأخرى .

لم تكن هذه الخصائص التي امتاز بها العرب لتنفعهم وترفعهم إلى مكانهم المرموق ، لو لم يتميزوا بفضيلة التسامح ، وتنطبع في أذهان القوم صور قوية للتسامح العربي .. لقد ترك الإسلام مختلف الشعوب دياناتها ونظمها وتقاليدها .

فكان مئارات الأساقفة تعقد بكلام حريتها على الأرضي الإسلامية ..

وما من شك في أن ذلك التسامح لم يصدر إلا عن روح عالية ، شع منها هذا الأدب الرفيع ، وتلك المجاملة التي لا تصنع ولا تعمد فيها .

وقد نقل العرب والمسلمون إلى الغرب المبادئ الأصلية للمروعة والشهامة والفروسية ..

فأصبحت تلك المبادئ الإنسانية هي قانون المحارب الذي يستهدف حماية حقوق البشر ..

إن تلك المبادئ الإنسانية نبتت في الشرق ولعبت فيه دوراً كبيراً .

إن تلك المبادئ - التي تغنى بها الغرب فيما بعد مزهواً فخوراً - لم تكن إلا خلائق العرب أخذها الغرب عنهم في حروبهم معهم ..

وإن طبيعة التسامح في الخلق العربي لم تتخلى عنه حتى في مواقفه من الحملات التبشيرية وجنودها المبشرين .

وفي الوقت الذي كان فيه جمهور الغرب يفتک بكل مسلم يقع في أيديهم بل يعتبر العطف على المسلمين جريمة تستوجب القتل .

في ذلك الوقت بالذات يروى التاريخ الكنسي أن سلطان مصر « الملك الكامل » استقبل بشاشة وسماحة القس « سان فرنسوا دى أسيست » ورفاقه من الرهبان الفرنسيسكان ، وسمح لهم بأن يجادلوه في الدين كيما شاءوا .

وأضفى عليهم حمايته ورعايته ، وأذن لهم بالدعوة إلى دينهم علينا .

ولسنا ندرى كيف يسعى لرجال الكنيسة التوفيق بين أقوالهم هذه وبين اتهام المسلمين بالتعصب .

اللهم إلا إذا كان المقصود هو التشهير بال المسلمين ، وإضعاف عزائمهم بشتى الأكاذيب .

ولا عجب إذن أن ينتهي الأمر برجال الكنيسة إلى الاعتراف التالي : « إن الشعب الإسلامي متمرد ولا يتبع عملاً إيجابياً مباشراً للبعثات التبشيرية الكاثوليكية . وهذا لغز لا يمكن الوصول إلى حله ، وإن سره لا يعلمه غير الله وحده » .

ذلك ما قاله الأسقف « أوربان ماري يونيكاوا » في كتابه عن نشاط الكنيسة والطوائف المسيحية في الشرق .

ويقول الأسقف دى مسنيل : إن الأسباب العميقة لانتشار الإسلام وثباته المذهل ستظل أبداً بالنسبة لنا مشكلة لا تجد الحل » .

\* \* \*

## دعوا هذا التفكير.. لنتقابل:

نقول : وسوف تظل المشكلة التى حيرت آباء الكنيسة قائمة أبداً ما بقوا هم أنفسهم يحسبونها مشكلة .

وخير لهم أن يدعوا الإسلام وشأنه ، وأن يعترفوا بالوجود الإسلامي اعترافا لا تشوبه نزوات التدمير والقهر .

هل ننتظر ذلك منهم ؟

لا شيء في ميدان السياسة العامة يوحى بذلك أو يدل على قربه مع رغبتنا نحن المسلمين فيه .

إن انتزاع فلسطين من أهلها وطردهم في العراء ليحل اليهود من أرجاء الأرض محلهم ، عمل نضح به الحقد الصليبي القديم ، وتوطأه على اقترافه الدول المسيحية الكبرى !! التعصب الطائش ضد الإسلام هو سر هذه المأساة .

وهو تعصب أفقد أصحابه اتزان الفكر وعدالة الحكم .  
بل أفقد them مبادئ الأخلاق ومعانى الرحمة .

وفي كل شبر من أرض الإسلام تجد أثراً داكناً قابضاً لهذا التعصب الرهيب ..  
والذى يستحق الإبراز والتعرية أن الصليبيين المستعمرين قد اصطلحوا مع ضمائركم على توسيع ما يفعلون مهما كان نابياً قاسياً .

فإهانة الإسلام واتهاب أرضه ، واستدلال أمته بأمور مباحة ! لا ، بل هي تقترب وكأنها قربى إلى الله .

ومن ثمّ فهم يتفقون مع أي خصم للمسلمين على حرب المسلمين .  
اتفقوا مع اليهود ، ومع الوثنين ، ومع الشيوعيين ، لأن المهم لديهم أن يكسرؤوا شوكة هذا الدين ويحمدوا أنفاسه . <sup>(١)</sup>

(١) وقد أثبتت التحريات العلمية في المصادر التاريخية وجود تعاون صليبي مغولي استهدف هدم الخلافة العباسية في بغداد ، وقد تم هذا المخطط على موائد الكنائس الأوروبية - ونسبة المؤرخون المسلمين للمغول دون أية دراية بمؤامرات الظلام . «الحق» .

وقد تستغرب هذه العبارات ، وتطمنها منطوية على شيء من المبالغة ، غير أنى أضع بين يديك الشواهد من كلام القوم أنفسهم<sup>(١)</sup> .

يقول الأستاذ محمد على الغتيل فى كتابة الجيد « الغرب والشرق من الحروب الصليبية إلى حرب السويس » :

« لما كان هدف الكنيسة والغرب هو تتابع واستمرار الحملات الصليبية فى إصرار وعناد .

وحتى يتسعى للكنيسة أن تعانى الأجيال المتعاقبة لحروب لا رحمة فيها ولا هوادة ، تستر خص فيها الأرواح ، والأموال ، والأولاد ، فى سبيل محاربة الإسلام ، وإقصاء المسلمين والعرب عن الشرق والأراضى المقدسة ، فقد كان لا بد للغرب ولرجال الكنيسة من حق قانونى يبتدعونه لإثارة الحروب الصليبية على الصورة التى رسموها . وأن يكون هذا الحق مستندًا إلى الكتاب المقدس ، وإلى تعاليم الكنيسة .

وخلالمة القول أنه أصبح لزاماً على الكنيسة والغرب خلق هذا الحق ، أو هذه النظرية القانونية ، وجعلها قاعدة من قواعد القانون العام يستند إليها الغرب - عند الاقتضاء - فى تأييد القضية المدعاة .

وأن تشمل هذه النظرية العناصر التى من شأنها أن تثير وتستبقي الحماس لدى جموع الشعوب الغربية كما تكون مبرراً أدبياً وقانونياً ، لا للحملات الصليبية فحسب ، بل لسياسة الغرب - مستقبلاً - بإزاء الشرق ..

ومن أجل هذا كانت عناصر النظرية الجديدة طبقاً لما يقول المؤرخ « جيبون » نقاً عن المؤرخ « فلورى » فى خطابه السادس عن تاريخ الكنيسة .

هى الآتى :

« للمسيحيين الحق فى تملك فلسطين بصفة أبدية وثيقها دم المسيح الذى أريق بها .

ويتعين على المؤمن من المسيحيين أن يجعلى غير المسيحي عنها بوصفه غاصباً لها .

وأن الخلاف فى العقيدة الدينية كاف لتبرير ما يقوم به مختلف الطوائف الدينية من حروب وعداء .

إن المسيحي الذى يبيد أعداء دينه لا يكون بذلك قد خرج عن فضائل القداسة والطهارة !! بل إنه بعمله هذا إنما ينحر القرابين دليلاً لتقواه .. !!

وإن المسلمين كانوا - ويجب أن يظلوا في نظر رعاياهم من المسيحيين ومن الغرب - مغتصبين .

---

(١) أثبتنا فى كتابنا « كفاح دين » و « الاستعمار أحقاد وأطماع » نصوصاً أخرى تشرح هذه القضية وتدعمها .



وعلى المسيحي شرعاً وقانوناً أن يسلبهم ما يمتلكونه من سلطان وأموال لأن ما وصل إلى أيديهم من ذلك كله جاء بطريق الاغتصاب غير المشروع .

على الغرب أن ينتزع هذا الحق المغتصب بالحرب ، ويعاونه في ذلك المسيحي الشرقي بالثورة الداخلية على الحكام المسلمين » .

هذه النظرية التي وضعتها الكنيسة واستند إليها الغرب في موقفه من الشرق كان من شأنها أن تعتبر عدوان الغرب على الشرق لا يعدو أن يكون ممارسة لحق الدفاع الشرعي عن النفس وأن هذا الحق يتتطور قوة وضعفاً تبعاً للخطر الذي يشكله الإسلام في كل زمان .

ولم يعد هناك مجال للغرب للتحدث عن التسامح الديني ، أو الخوف من اتهامه بالبطش والعدوان .

أجل لم يعد هناك مجال للاعتماد على السماحة الدينية في علاقة الغرب بالشرق . تلك العلاقة التي بدأ الغرب يستند فيها إلى فلسفة جديدة نحو العرب والمسلمين مهد لها لويس التاسع <sup>(١)</sup> ثم عزّزها من ثلاثة في الغرب من الحكام والقادة ورجال الدين . واستناداً إلى هذه النظرية أصبحت حروب الغرب ضد الشرق حروباً دفاعية مشروعة مهما أسمت بطابع العدوان .

واعتبر الغرب أن استيلاءه على الشرق ليس إلا استرداداً مشروعاً لأملاكه ، استرداداً مجرداً من صفة الغزو أو الغصب .

ونقول : ومن حق العالم أن يطعن في قيمة الضمير الديني ، ويرفض الثقة به وهو يقرأ هذا الكلام .

إن إعطاء الظلم من قتل وسفك صورة العبادة وحرارتها هوأسواً ما في هذه الحياة .

إنه فساد مركب كالجهل المركب الذي يجعلك تعرف الشيء على غير الواقع .

والخطئ العادى إنسان يرتكب الخطأ وهو يعلم أنه خطأ ، فهو يوشك أن يقلع عنه .

---

(١) لويس التاسع : من أنشط ملوك أوروبا خدمة للصلبية . وصاحب أشهر الحملات الصليبية على مصر والشام والمغرب ، وكان له دور بارز في التحالف مع المغول ضد الكيان الإسلامي في الشرق وقد فدته زوجته من الأسر عندما قبض عليه في مصر .. وبعد إطلاق سراحه واصل مسيرته في ضرب الإسلام في بلاد المغرب .. وقد عثر على وصية مكتوبة بخط يده يرس في قواعد الغزو الصليبي الجديد وينصح بالغزو الفكري .

أما ذاك الذي ينهب مالك ، وهو يعتقد أنه يتصدق .  
أو يسفك دمك وهو يعتقد أنه يصلى فأمره خطير خطير ..  
وسياست الصليبية بإزاء الإسلام وأهله تقوم للأسف على هذه الاستباحة المشروعة  
وهذا التدين المعلول .

وشتان بين إيمان منصف معقول ، وإيمان جائز غشوم .  
﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّنْ رَّبِّهِ كَمَنْ زَينَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ (١) .

\* \* \*

### مع الصليبية الحديثة ...

ومن عدة قرون ، وبعد فشل الحملات الأولى برغم التعبئة الهائلة التي اخترقت بها دار الإسلام ، وبرغم بقائهما مشتعلة بالأوار ما تبقى سنة ،رأى قادة الغرب أن يجددوا وسائلهم في محاربة العالم الإسلامي ، وأن يمزجو العنف بالحيلة ، والواجهة بالالتفاف .

فاقتتحموا الشرق مرة أخرى في أزياء جديدة ، ساترين مخالبهم قفازات من حرير ، وقرروا أن يكيدوا الإسلام في حذر وتؤده ، وأن يبلغوا مأربهم الأولى وفق خطط جديدة .. واستعنان الغرزة الدهاء بما بلغته أوروبا من تقدم حضاري عظيم .

واستعانا كذلك بما أصاب المسلمين من عجز وبلاهة ومعصية .

وانطلق الاستعماريون الأقوباء الأذكياء في أحشاء الأمة - التي كان دينها وحظها في دورة المحاقد - كما وصفنا من قبل .

إذا هم يبلغون في حملاتهم الحديثة مثل أو أكثر مما بلغوه في حملاتهم الأولى .. !!  
العرب كانوا يفقدون لغتهم العربية في أقطار المغرب ، تونس ، والجزائر ، ومراكش ،  
وكادت اللغة الفرنسية تخل محلها في البيت والشارع .. والمسجد إن دخله أحد !!

وسيطر دعاء العامية حيناً من الزمن على الجو الأدبي في بلادنا .. وزالت اللغة العربية إلا قليلاً من الأقطار الإسلامية في الهند وسائر آسيا ومن إفريقيا تقريباً ، وحلت محلها اللغة الإنجليزية أو الفرنسية ..

(١) محمد : ١٤ .

الشريعة الإسلامية وضعت في المتألف مع اللغة الهيروغليفية البائدة ، وأضحت  
العمل بها حلما ، والنداء بها جرما .

الوحدة الإسلامية مزقت شر مزق مع القوميات الضيقة المتعددة التي جعلت  
المسلمين سبعين شعبا .

لكل شعب منها رايته ، وفكرته ، ومصالحه ، وتاريخه .

الثقافة الدينية والتربيـة الدينـية انكمـشتـا ، أو اختفتـا من التعليمـ العام .

وتخـرجـتـ من المدارـسـ والجـامـعـاتـ فـىـ الأـمـةـ إـلـاسـلـامـيـةـ الـكـبـرـىـ طـوـافـ غـرـبـيـةـ عـلـىـ  
إـلـاسـلـامـ جـاهـلـةـ لـهـ ،ـ مـنـكـرـةـ لـتـقـالـيـدـ وـشـعـائـرـ !!ـ أوـ مـحـايـدـ ..ـ أوـ عـاطـفـةـ مـنـ بـعـيدـ !!

المـصـحـفـ ،ـ كـتـابـ حـسـنـ الطـبـعـ جـمـيلـ الـورـقـ ،ـ أـمـاـ مـاـ تـضـمـنـهـ مـنـ وـحـىـ يـنـشـئـ الـأـمـ ،ـ  
وـيـسـكـ الـخـصـارـاتـ أـنـ تـزـولـ ،ـ فـشـىـ لـاـ يـخـطـرـ إـلـاـ بـيـالـ نـفـرـ مـنـ الـمـتـخـلـفـينـ عـنـ قـافـلـةـ الـعـصـرـ  
الـحـدـيـثـ ..ـ !!

وـقـبـلـ أـنـ نـسـتـرـسلـ فـىـ هـذـاـ الـوـصـفـ نـحـبـ أـنـ نـعـودـ مـرـةـ أـخـرىـ إـلـىـ كـتـابـ «ـ الغـربـ  
وـالـشـرـقـ »ـ نـقـرـأـ مـنـهـ وـصـيـةـ «ـ لـوـيـسـ التـاسـعـ »ـ فـىـ تـطـوـيرـ الـحـرـبـ الـصـلـيـبـيـةـ ،ـ وـمـحاـوـلـةـ الـقـضـاءـ  
عـلـىـ إـلـاسـلـامـ بـأـسـلـيـبـ أـذـكـىـ وـأـدـهـىـ مـاـ صـنـعـ الـأـقـدـمـونـ :

يـقـولـ مـؤـرـخـوـ الـغـربـ وـعـلـىـ رـأـسـهـمـ الـمـؤـرـخـ «ـ جـوـانـفـيلـ »ـ الـذـىـ رـاقـقـ لـوـيـسـ التـاسـعـ :ـ إـنـ  
خـلـوـتـهـ فـىـ مـعـتـقـلـهـ بـالـمـنـصـورـةـ أـتـاحـتـ لـهـ فـرـصـةـ هـادـئـةـ لـيـفـكـرـ بـعـمقـ فـىـ السـيـاسـةـ الـتـىـ كـانـ  
أـجـدـرـ بـالـغـربـ أـنـ يـتـبعـهاـ إـزـاءـ الـعـربـ وـالـمـسـلـمـينـ .

وـقـدـ اـنـتـهـىـ بـهـ هـذـاـ التـفـكـيرـ إـلـىـ تـلـكـ الـآـرـاءـ وـالـمـأـخذـ الـتـىـ أـفـضـىـ بـهـ لـأـعـوـانـهـ الـمـخـلـصـينـ  
أـثـنـاءـ رـحـلـتـهـ إـلـىـ عـكـاـ مـقـلـعـاـ إـلـيـهـ مـنـ دـمـيـاطـ ..

انتـهـىـ تـفـكـيرـ لـوـيـسـ التـاسـعـ -ـ إـلـىـ أـنـ اـتـحـادـ نـصـارـىـ الـغـربـ يـبـقـىـ دـائـمـاـ مـاـ دـامـ عـلـىـ  
رـأـسـهـمـ زـعـيمـ قـوـىـ يـحـقـقـ لـهـمـ الـاـنـصـارـاتـ .

فـإـذـاـ مـاـ أـصـابـتـهـمـ هـزـيـمةـ تـفـرـقـواـ شـيـعاـ وـذـهـبـ اـتـحـادـهـمـ أـدـرـاجـ الـرـياـحـ .

وـأـنـ النـعـرةـ الـدـينـيـةـ فـىـ الـغـربـ لـمـ تـعـدـ كـافـيـةـ لـإـثـارـةـ الـحـرـوبـ ضـدـ إـلـاسـلـامـ وـالـتـغلـبـ عـلـىـ  
الـمـسـلـمـينـ .

فـالـحـرـوبـ الـصـلـيـبـيـةـ أـنـهـكـتـ قـوـىـ الـغـربـ الـبـشـرـيـةـ وـالـمـالـيـةـ ،ـ ثـمـ إـنـ قـوـىـ الـصـلـيـبـيـنـ فـىـ  
الـشـرـقـ أـخـذـتـ فـىـ الـاـضـمـحـلـالـ وـالـانـهـيـارـ .

ومات فى قلب الصليبى ذلك الحافز الروحى الذى كان يحفزه على خوض الحروب ولا مطعم له فيها غير نصرة المسيحية .

مات ذلك الحافز وتبدل بحوافز مادية لا تتصل بالغنائم والأسلاب التى أصبح الأمل فيها هو الباعث الوحيد على انخراط الصليبى فى تلك الحملات .

ولم ينس لويس التاسع - فى هذا الصدد - موقف مندوب البابا ، وحرصه الدائم على الفوز للكنيسة بأكبر نصيب من غنائم الحروب الصليبية وأسلابها .

ولم ينس كذلك نفور بعض الشخصيات الصليبية الصالحة من هذا المسلك لرجل الدين ، وثورتهم عليه ، ودمغهم إيه بالخروج على التعاليم المسيحية ، ووصفهم لهذا التنازع المادى بأنه عمل يفقد المسيحيين عطف الرب لأنه تنازع من أجل الغنائم والمادة ، لا من أجل الرب .

واستقر رأى لويس التاسع على أن هزيمة الصليبيين فى مصر قد حطمت معنويات أمراء الفرنجية المستوطنين للساحل السورى .

وتبين له أخيراً أن « فينيسيا » و « جنوا » و « بيزا » تلك التى زودته بأساطيلها لنقل حملته قد مالت أخيراً إلى التخلى عنه ..

وبوحى من هذا العرض الزاخر بالعبر والأحداث والتجارب التى كانت تطوف برأس لويس التاسع فى سجنها بالنصرة ، رأى أن القضاء على الإسلام أو - على الأقل - وقف توسيعه عند حد وهو هدف حيوى بالنسبة لفرنسا وأوروبا لا يمكن تحقيقه إلا بتكتل مسيحيى الشرق أولاً وقبل كل شيء .

ثم توحيد صفوفهم تحت زعامة الغرب .

وتسائل لويس : هل فى وسع المسيحية أن تواصل وحدتها الاضطلاع بمحاربة الإسلام .

وعلى ضوء تجاربه كان جوابه على تساؤله هذا : هو أنه لم يعد فى وسع الكنيسة أو فرنسا ووحدتها مواجهة الإسلام ، وأن هذا العباء ، لا بد من أن تضطلع به أوروبا جميعها لتضيق الخناق على الإسلام ، وتقضى عليه ، فيتم لها التخلص من هذا الحال الذى يحول دون تملكها لآسيا وإفريقيا .

ويقول المؤرخ رينيه جروسيه : « إن الملك لويس التاسع كان بذلك في مقدمة كبار ساسة الغرب الذين وضعوا الخطوط الرئيسية لسياسة جديدة شملت مستقبل آسيا وإفريقيا بأسرها .

وهكذا انساق لويس التاسع بقوة الأحداث ، فرسم التخطيط المبدئي للسياسة التي رأى أنها تمكنه من مواجهة الإسلام والنيل من قوته ، ثم زادته الأحداث استيعابا وتفهما لمشكلات الغرب في هذا الصدد ، فوضّح معالم سياسته الجديدة واتجاهاتها وأسسها على النحو التالي :

أولاً : تحويل الحملات الصليبية العسكرية إلى حملات صليبية سلمية تستهدف ذات الغرض لا فرق بين الحملتين إلا من حيث نوع السلاح الذي يستخدم في المعركة .

وكان سلاح الحملات الجديدة هو الدس بين العرب بعضهم وبعض ، وإثارة الخلافات في الأوساط الإسلامية والعمل علىبقاء نارها مستعرة بين الأمراء المسلمين .

ثم الإيمان في تأييد بعضهم ضد البعض وتأمين هذا التأييد - إذا دعت الحال - بمعاهدات ومحالفات يمكن نقضها عند الاقتضاء .

واستغلال ما يكون بين العرب والمسلمين من منافسات وخلافات استغلالا يمكن الغرب من التمتع بامتيازات سياسية واقتصادية كما يهيئ له السبيل إلى تفتيت الكتلة الإسلامية ، وإشاعة التفكك في وحدة المسلمين فينهر الإسلام من تلقاء نفسه .

ثانياً : تحجيم المبشرين الغربيين في معركة سلمية لمحاربة تعاليم الإسلام ، ووقف انتشاره ، ثم القضاء عليه معنويًا .

واعتبار هؤلاء المبشرين في تلك المعارك جنوداً للغرب .

ثالثاً : العمل على استخدام مسيحيي الشرق في تنفيذ سياسة الغرب .

رابعاً : العمل على إنشاء قاعدة للغرب في قلب الشرق العربي يتخذها الغرب نقطة ارتكاز له ومركزًا لقواته الحربية ولدعوه السياسية والدينية .

ومنها يمكن حصار الإسلام ، والوثوب عليه كلما أتيحت الفرصة لهاجمه .

وقد عين لويس التاسع لإنشاء هذه القاعدة الأرضي الممتدة على ساحل البحر الأبيض من غزة حتى الإسكندرية ، وتشمل فلسطين والأردن والبلاد المقدسة ثم لبنان بأسرها .

وإلى هذه السياسة - التي اتخذها الغرب أخيرا خطوة له عن لويس التاسع واعتنقها وطبقها - يرجع الفضل في تأخير سقوط بيزنطة في يد الأتراك لمدة ثلاثة قرون .

\* \* \*

على أن « القسطنطينية » التي استولى عليها الأتراك متأخرة عن موعدها ثلاثة قرون - كما يرى المؤلف - والتي ظلت عاصمة الخلافة العثمانية مئات السنين ، هذه البلدة الكبيرة تمثل الآن نجاح الحملات الصليبية الحديثة في نيل أغراضها .

فقد رميت منها الخلافة الإسلامية في البحر مشيعة باللعنات .

وأصبحت الأمة الإسلامية دون أبوة روحية ومدنية تحنو عليها وترفع علمها ..  
وفي العاصمة التي سقط تاجها ، ترى شعبا له بالإسلام رابطة ما ، وحكومة تنكر صلتها به !!

وترى إحنًا <sup>(١)</sup> سودا بين الترك من ناحية ، والعرب من ناحية أخرى ، إحنًا استتمكن الاستعمار بدسائسه ووساوشه من خلقها ، وتعقيم جراحها .

والإسلام ومستقبله هو المصاب الأول فيها ..

إن الاستعمار الصليبي - ويجب أن نعرف بالواقع - أحذر قدرا من النجاح قد يكون أنكى مما بلغه الزحف الصليبيي القدم !

وقد قرأت كيف قرر هذا الاستعمار الإفادة من الطوائف الدينية المقيمة في سلام بين ظهراني المسلمين .

إنه نصب نفسه في فجور حاميها ، وحانيا عليها .

وحاول تأليبها بألف وسيلة على الأمة الكبيرة التي تعيش معها .

وخلق منها مشكلات معقدة في بعض الأقطار ، إذ جعل الدولة لها والحكم فيها .  
أو جعلها تطلب الشركة فيه بحق النصف أو أكثر مع أنها لا تمثل من جملة السكان  
إلا نسبة ضئيلة ... !!

---

(١) هي الأحقاد .. جمع إحنة .

والمعروف من التاريخ أن الكنيسة الشرقية وجدت من الأوروبيين أسوأ اضطهاد ولو حماية الإسلام لها لبادت .

ولكن الاستعمار الحديث كما قلنا جاء هذه المرة في ثوب خداع يبطن غير ما يظهر .  
ويوم يبلغ غياته المستوره من الإسلام وأهله ، فسيورد الكنيسة الشرقية ذات المصير .

\* \* \*

ونحن - المدافعين عن الإسلام - نتابع أحياناً ما ينشر في الصحف من موضوعات تبدو لا صلة لها بالتوجيه الصليبي ، فلا تخدعنا العناوين البريئة عن النيات الدفينة .  
سواء كان الكاتبون أعداء مباشرين ، أم أدوات غبية في يد هؤلاء الأعداء المستخفين .. !!

تغليب العامية على العربية في لغة التخاطب أو لغة التأليف .  
استهجان أحكام الإسلام في الزواج والطلاق والميراث .  
تحبيذ العرى والانحلال والتبرج .

بتر الدين من التوجيه القومي ، وإبعاده عن برامج التعليم .  
فصلعروبة عن الإسلام وتجهيل المسلمين العرب في قضيائياً الأممة الإسلامية الكبرى .  
اصطياد أخطاء من التاريخ الإسلامي وتجسيمها لتكون مثلاً له أجمع .  
عرض التاريخ الغربي وسط تهاويل تخفى فضائحه وتبدى محاسنه .  
إشاعة معلومات غلط عن أعداد المسلمين وأحوالهم في أرجاء العالم .  
تحقير علماء الإسلام ، وترويج الشبهات عنهم كأنها حقائق ، والسكوت المطلق عن رجال الأديان الأخرى ..

التهوين من العبادات الإسلامية ، والزعم بأن الأخلاق وحدها تكفى ..  
إشاعة الشك في الألوهية بدعوى الحرية العلمية ..  
والغزو التبشيري الحديث تدرج في حربه للإسلام كى يتمكن من إزهاق روحه على مراحل ..  
فاتجهت الجهود أولاً إلى فصل الدولة عن الدين .

ثم إلى فصل المجتمع عن الدين .

ثم إلى فصل الاقتصاد عن الدين .

ثم إلى فصل الأخلاق عن الدين .

وبقيت العبادات والعقائد ، فتعلمت الطبقات «المثقفة» أن تحجم عن العبادات وتركتها للعامة أمثالهم ..

أما العقائد فقد بيسط ، وذوئ<sup>(١)</sup> عودها ، وأمست إيماناً موروثاً يستبطنه بعض الناس في قلبه ، ولا صلة له بالحياة العامة .

وبلغ من الجرأة على معالم الإسلام أن دستوراً وضع في سوريا من خمس عشر سنة رفض أصحابه أن يجعلوا ضمن مواده «الإسلام دين الدولة» !!

وقال لي بعضهم في معرض الاعتذار عن هذه النكبة : لقد وضعنا نصاً على أن يكون الفقه الإسلامي أساس التشريع !!

ولم أرحب بهذا العذر لأن هذه المادة ستكون ميتة .

ولأنها لو نفذت في بعض القوانين ما دلت على شيء .

فإن أوروبا استفادت في قوانينها من الفقه الإسلامي ، ولم تدخل بذلك في الإسلام .

وصحيف أن هذه المادة كانت في الدستور المصري يومئذ رمزاً فقط : لكن زوال الرمز بعد ضياع الجوهر إذان بالشر كله ..

وهو دلالة على التقدم الذي أحرزته الصليبية في حملاتها المسمومة على الإسلام ... !!  
لقد جعلت التفريط فيه ، والارتداد عنه شارة تقدم وارتقاء ..

ولا شك أن عناصر المقاومة استقتلت في الحفاظ على الإسلام ، والدفاع عن مواريشه العلمية والاجتماعية والسياسية ، وأفلحت في وقف هذا الغزو التبشيري حيناً ، وكسر شرته حيناً آخراً ..

غير أن جهدها في هذا المصمار كان محدود النجاح ... !!

(١) ذيل .

لماذا؟

لأن الاستعمار العسكري كان ظهيرا جبارا للاستعمار الثقافي الصليبي .  
أدوات الحكم والتوجيه والتقنين والترغيب والترهيب في يده علانية أو سرا ..  
إذا انسحب هو - لظروف قاهرة - خلفه أتباعه ومریدوه في نفت غيومه ومد ظلمته .  
ترى أكان يدرك الاستعمار واحدا في المائة ما أدركه لو كان الإسلام في أحواله  
الطبيعية المعتادة أو دونها بقليل ؟  
كلا ! إنه كان سببـه يقينا بخـفـى حـنـين ..  
أما والفساد مستشر في كل شيء ، فإن الخسائر التي نزلت به كانت فادحة ..  
وكل مشتغل بتجديد الإسلام لا بد أن يعي هذه العبر .  
وأن يتعرف ما طرأ على الجبهة الإسلامية المترامية الأطراف من تغيرات خلال  
تاریخها الطویل ..

أما الجراحات الغائرة التي أصابت الإسلام من الشيوعية فتلك مصيبة يجب أن نفرد  
لها كتابا ضافـى الذـيـول .. !! <sup>(١)</sup>

\* \* \*

قلنا : إن عناصر المقاومة اشتربكت مع الغارة التبشيرية القادمة من الغرب مسلحة  
بكل شيء ، وحـمت بيـضـة الإـسـلامـ أنـ تـجـتـاحـ ، وأـمـتـهـ أـنـ تـذـوبـ ..  
ولـنـ أـزـالـ أـحـنـىـ الـهـامـ لـلـجـنـوـدـ الـجـهـوـلـيـنـ منـ الـعـلـمـاءـ وـالـدـعـاـةـ وـالـسـاسـةـ الـذـيـنـ قـدـرـواـ  
بـأـسـلـحـتـهـمـ الـكـلـيـلـةـ عـلـىـ الصـمـودـ أـمـامـ عـدـاتـهـمـ الـبـاطـشـينـ ..  
وـالـذـيـنـ حـفـظـ اللـهـ بـهـمـ هـذـاـ الـمـصـفـحـ الـشـرـيفـ ، وـاستـدـامـ بـهـمـ صـيـحـاتـ الـمـؤـذـنـينـ فـىـ  
الـمـشـارـقـ وـالـمـغـارـبـ تـشـقـ أـجـوـازـ الـفـضـاءـ بـأـنـ اللـهـ وـاحـدـ وـأـنـ مـحـمـداـ رـسـولـهـ ..  
إـنـ هـذـاـ جـيـشـ مـنـ الدـعـاـةـ الـمـوقـنـيـنـ ، وـالـفـقـهـاءـ أـوـلـىـ الـغـيـرـةـ ، وـالـرـجـالـ الـذـيـنـ ثـبـتوـاـ حـيـثـ

(١) لقد ألف الشيخ الغزالى كتاب الإسلام والزحف الأحمر - ووضح فيه مخازى الزحف الروسي  
الشيوعى على الأقطار الإسلامية ومن قبل ألف « الإسلام المفترى عليه بين الشيوعيين والرأسماليين  
والإسلام والمناهج الاشتراكية ..

هم لا يتزحزرون قيد أفلة عن العمل لله ورسوله .  
هذا الجيش الأعزل خيب رجاء المغيرين ، وأخر النتائج التي ارتقبوها بلهفة ..  
ويقى علينا نحن أن نسد عليهم أفواه الطرق . ونضيق عليهم وجوه الأرض حتى  
نردهم من حيث جاءوا .  
وحتى تبوء الحملات الصليبية الأخيرة بما باعها به زميلاتها في العصر الماضي  
وحتى لا تكون فتنه ويكون الدين لله .

\* \* \*

### المجددون :

إنني أميل إلى وصف الرجال الذين أدوا ذلكم الواجب الضخم بالجددين .  
فالتجديد - في نظري - ليس صفة رجل واحد يبرز في عصر واحد .  
ففي المائة سنة الأخيرة ظهر أكثر من عشرة رجال وصف الأستاذ أحمد أمين نفرا  
منهم بأنهم « زعماء الإصلاح في العصر الحديث » .  
كان كل منهم ينصر الإسلام كله ، ويرفع لواءه ، وإن قامت شهرته على ناحية  
معينة منه ، أجاد فقهها ، وأحسن البلاء فيها .  
هؤلاء القادة المشهورون ، وغيرهم من انحرفت عنهم أصوات الشهرة هم أهل الحق الذين  
خص الله بهم الإسلام ، وتعهد بهم الأمة الإسلامية ، فهم ينافحون عن الدين  
وقضاياهم ما بقي الليل والنهار .  
ولا بأس أن نذكر الأحاديث النبوية في هذا المعنى .  
« لا تزال من أمتي أمة قائمة بأمر الله لا يضرهم من كذبهم ، ولا من خالفهم  
حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك » <sup>(١)</sup> .  
« لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتيهم  
أمر الله وهم ظاهرون » <sup>(٢)</sup> .

(١) و (٢) رواهما البخاري .

« لا تزال عصابة من أمتى يقاتلون على أمر الله قاهرين لعدوهم لا يضرهم من خالفهم حتى تأتيمهم الساعة وهم على ذلك » <sup>(١)</sup> .

« لن يربح هذا الدين قائما يقاتل عليه عصابة من المسلمين حتى تقوم الساعة » <sup>(٢)</sup> .

« من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين ، ولا تزال عصابة من المسلمين يقاتلون على الحق ظاهرين على من ناوأهم إلى يوم القيمة » <sup>(٣)</sup> .

هذه الأحاديث الصحيحة لا تعنى - في نظرى - جماعة من أهل المغرب ، أو من أهل مصر ، أو من أهل الهند يقاتلون عدوهم على الإسلام ، ويخلصون بدينهم من فتنته . لا .

إنها تعنى مجموعة الأفراد الذين يظهرون في أنحاء العالم الإسلامي فقهاء في الدين ، مجاهدين عنه ، ناشرين لتعاليمه ، متعرضين للأذى في سبيله ..

وتعنى أن هؤلاء الرجال الكبار برغم ما يتعرضون له من محن - قد يستشهدون فيها - سوف ينبعجرون في الحفاظة على أمر الله .

وستبقى رايات الإسلام خفافة بجهودهم ، مهما تفاحشت العوائق والصعاب أمامهم .

والواقع أن الإسلام مرت به أيام سود حتى قيل : قرب أجله .

وبغتة تنشق الظلمة عن نهضة جديدة له تدور بها رحاء أعظم مما كانت .

ومن ثم فنحن الدعاة إلى الإسلام نخوض معركة المصحف واثقين من أن الحق لن يبيد .

وأن الهزائم العارضة دورة من دورات الحياة يعقبها النصر الذي لابد منه ، يوم يتهيأ المسلمون له بالإيمان ، والخلق ، والتقوى ، والجهاد .

ولا يجوز أن نلوم القدر لأذى أصابينا ، نحن سببه الأول والأخير .

إن العالم الإسلامي يتقلب اليوم في رماد الهزيمة التي جرها على نفسه بتغريمه وتوانيه .

وسيظل في ورطته تلك حتى يصدق الله إيمانه وجهاده .

وعندئذ يفرح المؤمنون بنصر الله .

---

(١) و (٢) و (٣) مسلم .

# في سلم النهوض

روي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنما ينادي في سلم ما ينادي في سلم».

## في سلم النهوض

العودة بال المسلمين إلى الإسلام علماً و عملاً .

تلك هي وظيفة المجددين لدين الله ، الناهضين بأمته كى تؤدى رسالتها الكبرى . وقد سردنَا آنفاً الصفات التي ينبغي تكاملها لدى هؤلاء المصلحين كى يحرزوا النجاح المنشود ، ويردوا قافلة الإسلام إلى الطريق التي حادت عنه .

ومن استعراض الجهاد التبليـل الذي قام به بعض هؤلاء الرجال ، نعرف العلل التي واجهـتهم ، والأدوية التي التمسوها من كتاب الله وسُنّة رسوله طبا للأمة المريضة ، وأخذـا بيدهـا نحو العافية .

وما نريد إيضاحـه في هذه العـجالـة أن اشتغال كل مصلـحـ بلـونـ من العـلاـجـ لا يـعـنىـ أنـ الإـسـلامـ هوـ هـذـاـ اللـونـ وـحـدـهـ .

فـمحمدـ بنـ عبدـ الـوهـابـ عـرفـ بـيـنـ النـاسـ بـأـنـ دـاعـيـةـ غـيـورـ عـلـىـ عـقـيـدـةـ التـوـحـيدـ ، يـحـبـ أـنـ يـمـحوـ مـنـ الـأـذـهـانـ أـنـ هـنـاكـ وـسـاطـةـ مـاـ بـيـنـ الـخـالـقـ وـالـخـلـوقـ ..

وقد أـعـلـنـ حـربـاـ شـعـواـءـ عـلـىـ تـعـلـقـ الرـعـاعـ بـالـقـبـورـ ، وـدـعـائـهـمـ المـدـفـونـ بـهـاـ ، يـطـلـبـونـ مـنـهـمـ مـاـ لـيـجـوزـ طـلـبـهـ إـلـاـ مـنـ رـبـ الـعـالـمـينـ .  
وـالـتـوـحـيدـ بـلـاشـكـ دـعـامـةـ الإـسـلامـ وـشـارـتـهـ .

وقد ضـلـتـ جـمـاهـيرـ غـفـيرـةـ عـنـ حـرـاستـهـ فـيـ الـفـكـرـ وـالـعـاطـفـةـ وـالـسـلـوكـ ، وـتـوجـهـتـ إـلـىـ مـنـ اـتـسـمـواـ بـالـصـلـاحـ مـنـ الـأـحـيـاءـ وـالـأـمـوـاتـ ، تـعـاـمـلـهـمـ كـمـاـ يـعـاـمـلـ الـنـصـارـىـ قـدـيـسـيـهـمـ .  
وـهـذـاـ خـطـأـ مـبـيـنـ ..

غـيرـ أـنـ مـحـمـدـ بنـ عبدـ الـوهـابـ الذـىـ أـنـصـفـ الإـسـلامـ فـيـ هـذـهـ النـاحـيـةـ يـعـلـمـ أـنـ الإـسـلامـ عـقـيـدـةـ وـنـظـامـ .

وـأـنـهـ دـيـنـ يـتـعـاـمـلـ مـعـ النـفـسـ وـالـجـمـعـ وـالـدـوـلـةـ .

وـأـنـهـ إـذـاـ قـامـ بـغـسلـ الـأـوـضـارـ عـنـ جـانـبـ مـنـهـ ، فـلـيـسـ مـعـنـىـ هـذـاـ أـنـهـ اـسـتـوـعـبـ تـعـالـيمـ الإـسـلامـ كـلـهـاـ إـيـضـاحـاـ وـتـبـيـانـاـ ..

إـنـ هـنـاكـ مـصـلـحـينـ آخـرـينـ أـمـكـنـهـمـ أـنـ يـنـصـفـواـ جـوـانـبـ أـخـرـىـ مـنـ الـدـيـنـ نـالـهـاـ الغـمـطـ وـغـطاـهـاـ الجـهـلـ .

واهتمام ابن عبد الوهاب بأمر العقيدة ضرب من التخصص العلمي أملأى به المزاج  
النفسي وأوحت به ضروريات البيئة .

وإلا فإن الفساد الذى استشرى فى أوصال الدولة ، وأوهن قوى الإسلام وأخر  
الشعوب الإسلامية تأخيرا مزريا فى ميادين المعرفة الكونية والتنظيمات الاجتماعية هذا  
الفساد كان بحاجة إلى إصلاح ماس ونظارات نافذة .. !

إن العودة بالإسلام إلى ما كان عليه أيام رسول الله ﷺ وخلفائه الراشدين  
تستدعي - إلى جانب تنقية الإيمان من الشوائب - ضمان قيام حكام من طراز عاقل  
وعادل ، تختارهم الأمة اختيارا حرا ، وتحاسبهم إذا شاءت حسابا مرا .

ولها أن تتخذ من الوسائل ما يبلغها هذه الغاية ، وما يمنع تسرب السفهاء ، والطغاة  
والملتاثلين بجنون العظمة ، والسكارى بخمرة النسب ، ما يمنع هؤلاء جميعا من تولى  
وظيفة ما ، بله زعامة الأمة .

ونحن نحفظ الكلمة المأثورة : « تحدث للناس أقضية بقدر ما أحدثوا من فجور » .

ونحفظ من أصول الفقه الإسلامي : « ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب » .

ومعنى ذلك أن أيدينا مطلقة فى وضع الدساتير التى تكفل كرامة كل فرد فى الأمة  
وتحجز الحاكم عن أي تصرف مائل .

والعمل فى هذا الحقل جهاد إسلامى محض .

واقتباس وسيلة خارجية لبلوغ هذا الهدف لا تقدح أبدا فى صبغته الإسلامية .

إن الحق الإلهى الذى زعمه ملوك أوروبا لأنفسهم إبان تخلفها الرهيب قد انتقلت  
بدعنته إلى طائفة من ملوك الإسلام ..

فكيف يعد التسلم بهذه الخرافية الدخيلة دينا؟ والخروج عليها « ديمقراطية » حديثة ،  
وليس رجعة إلى تقاليد سلفنا الصالح؟؟

\* \* \*

## الإصلاح السياسي صنوا إصلاح العقيدة:

إن الرجال الكبار الذين شقوا عصا الطاعة على استبداد السلاطين الأتراك ، وألقوا في آذان العامة كلمات التمرد على حيفهم ، كانوا في الحقيقة يمشون في طريق الأئمة السابقين : أبي حنيفة ومالك وغيرهم ..

ولذلك لم يعجبنا ما كتبه الأستاذ أحمد أمين وهو يؤرخ<sup>(١)</sup> « مدحت باشا » ويشرح منهجه في الإصلاح فيقول :

« وهذا مصلح آخر من جنس آخر .

محمد بن عبد الوهاب مصلح ديني ، وهذا مصلح اجتماعي .

ذاك في نجد ، وهذا في استانبول .

ذاك لا شأن له بالسياسة ولا المدنية الحديثة ، إنما همه إصلاح العقيدة .

وهذا منغمس في السياسة لا مشكلة أمامه غيرها .

ذلك برنامج إصلاحه الرجوع إلى عهد الرسول ﷺ وصحابته لنتعتقد ما يعتقدون ونعمل ما يعملون ونترك ما يتربكون .

وهذا يرى الإصلاح في الرجوع إلى المدنية الحاضرة ومناهجها في الأمم الحية ، لاختيار منها ما يصلح لنا ، ويتفق وموافقنا دارسين في إمعان كيف شق الأوروبيون طريقهم إلى الحياة الاجتماعية والسياسية ، وكيف تعمروا ، وكيف نهضوا ، فنتعلم من خطئهم وصوابهم ، ونقتبس خيراً ما أنتجته عقولهم .. » .

ثم يقول بعد أن بين ما اكتنف الدولة من عوج في شؤونها كلها ، وانحلال لفها ظاهراً وباطناً في الظلام :

« وفي هذا الوسط الشائك جداً ، حاول « مدحت باشا » أن يضع إصلاحه .

فرأى أن الإصلاح الذي يجب أن يسود المملكة العثمانية هو الحكم الديمقراطي سعى بخط ما رأى في إنجلترا وفرنسا .

ومظهر هذا الحكم هو الدستور وإنشاء المجالس النيابية ، وتمثيل كل عنصر من عناصر الدولة وكل قطر من أقطارها في هذه المجالس .

(١) في كتابه « زعماء الإصلاح » .

وبعبارة أخرى أن تحكم الأمة نفسها بنفسها ، لا أن يحكمها السلطان بإرادة ونوازعه  
والمقربين إليه الذين يخدمون أغراضه ومصالحهم ..

وكل عاقل يرى أن الأم الأوروبية مرت بهذا الدور الذي تمر به الدولة العثمانية ..  
ولم ينقدوها إلا الحرية ..

فهي التي تربى الأمم ، وتحس النفوس ، وترد للمرء حقوقه ، وتشعره بشخصيته ،  
وتضمن له العدل .

والحرية هي التي تولد الدستور الذي يثبت الطمأنينة بين أفراد الأمة ، ويسمى بين  
الأفراد على اختلاف دينها وعنانصرها ، فيؤلف بين قلوبها ..

وهو الذي يتبع الفرض لكل كفاء قادر ، ويسد الطريق أمام كل دسas ماكر » .. هـ

\* \* \*

لقد كان الإسلام أسبق رسالة عالمية لتحرير الإنسان ، وتوطيد حقوقه ، ورفع هامته ،  
فما يحنى صلبه إلا راكعا لله الذي خلقه فسواء ..

وكان الإسلام أسبق رسالة عالمية لرعاية الجماهير ، ومنع التفاوت المصطنع بين  
طوائفهم ، وإشاعة نعمة الله في بيوتهم ، وتوفير الطمأنينة الكاملة لهم ولذرياتهم ..

وإذا كانت المثل الرفيعة تستبعد من الحياة العملية لسوء موقف أصحابها منها ، فإن  
الأوروبيين لهم تاريخ متزن لو نظرنا على ضوئه إلى المبادئ التي يرددونها لاستبعادناها  
جملة وتفصيلا ..

ومبادئ الإسلام لا يشنينا تقصير عصابة من الحكام في تطبيقها ، أو هبوطهم دون  
مستواها .

فلا تزال هذه المبادئ المعصومة كافلة للخير الكثير .  
ولا يزال البناء عليها وحدها مضمون السلام والبقاء .

وقد ثاب الأستاذ أحمد أمين إلى الحق ، وبنى على قواعد الإسلام البناء الواجب  
عندما قال شارحا الإصلاح الدستوري الذي دعا إليه مدحت باشا : « إن الشورى  
الإسلامية نظمت في العصر الحديث بما يسميه الأوروبيون « البرلمان » .

والامر بالمعروف والنهى عن المنكر تشكل فى المدنية الحديثة بحرية الصحف فى النقد ، وحرية الأفراد والجماعات فى التأليف وإبداء الآراء فى صرامة ، يستحسنون ما يرون ، ويستنكرون ما يرون ، ويخطبون كما يشاءون . . .

فلا أحد معصوم ، ولا الحكومة معصومة ، ولا الوالى معصوم .

وإنما الذى يقومهم ، ويختيفهم ، ويلزمهم الجادة يقظة الرأى العام و حريته فى النقد .

وهذا هو ما سمي فى القرآن : بالتواصى بالحق والتواصى بالصبر .

كل هذا واضح جلى ولا بد منه .

ولكن إرادة السلطان عبد العزيز هي الصخرة التى تتكسر عندها كل هذه الآراء .

أرض الدولة العثمانية أخصب أرض فى العالم ، وهى مع ذلك أفقى أرض لهجرة كثير من أهلها بالظلم . وانتقال كامل من بقى بالضرائب .

ولا شركات ، ولا مصانع ، فالقطن كثير فى البلاد ، ومع هذا فالآقمشة القطنية تجلب من أوروبا .

حتى الطرابيش التى نضعها على رءوسنا ، وعلب الكبريت التى نشعى بها نيرانا نجلبها من الخارج .

وكل المواد الأساسية متوفرة عندنا ، ولكن لا عدل ، ولا أمن على المال ، فلا شركات ولا صناعات .

ولا يتأثر العدل إلا بالقوانين العادلة ، والمحاكم العادلة ، وهذه لا تكون إلا بالحرية أى الدستور .

كل من جاهر بالإصلاح أبعد ، ففؤاد باشا مات محترقا مهينا ، وغالى باشا دست له الدسائس حتى عزل من منصبه وهما ما هما فى الكفاية والاستقامة . . .

إنما يقرب أمثال محمود النديم الشره الجاهل الذى يقدم مال الدولة للسلطان ، ثم ينتهى لنفسه ما نالته يده » .

هذا الكلام عامر بالصدق .

والمسلمون فى كل مكان بحاجة إلى استبطان معانيه ومراميه . . !

## تجدد الأمة في ميدان العلم:

أصيبت الأمة الإسلامية بقطيعة علمي مريرة في عصورها الأخيرة .

تصور أن الصحراء الكبرى طفت على الأرض الخصبة في وادي النيل ، فتحولت خضرتها عفرا ، ونضرتها وحشة ، وحياتها الراحمة مواتاً مديداً الخراب .. !!  
إن هذا الذي يمسكه الخيال المشووم وحده ، هو ما وقع في العالم الإسلامي المترافق  
الأطراف بين المحيطين وفي شرقى أوروبا !

فالآمة التي تأسست على القراءة والمعرفة غلت عليها الأمية .

والتي طوف بها البحث في كل مجال - حتى أخذ عليها الإسراف في بعض نواحيه -  
قيدها الجمود والتقليد ..

الآمة التي سدت الكتب في إحدى عواصمها مجرى النهر ، وتكون منها جسر  
للعاfrican ، والتي استوعبت فلسفات الدنيا ، وكل ما أنتج الفكر الإنساني إلى عهدها ،  
وصقلته ، ونشرته على العالمين ، هذه الآمة أسفل الليل عليها سدوفه .  
إذا هي لا تعنى من الوحي الذي قامت به شيئاً يذكر .

ولا تعنى من ثمار الفكر العالمي آثاراً تجده .

فلا جرم أنها هانت على نفسها وعلى الناس ، وكان المصير ما نعلم !

كان هم المصلحين أن ينيروا العقول التي أظلمت ، وأن يفجروا أنهار المعرفة في كل  
واد ، وأن ينشعوا العقل الإسلامي الذي عراه الإغماء ، وأن يعيدوا للعلم والبحث  
مكانتهما الأول في صدر الإسلام .

وقد كانت هذه النهضة من بين عناصر المقاومة العنيفة للهجوم الذي تعرض له  
الإسلام أخيرا .

وكانت من جرعات الحياة التي تغلب الفناء وتقتل دواعيه ..

ونحن نلخص مظاهر هذا التجدد في النقط الآتية :

(ا) في الفقه الإسلامي : علت الصيغات بضرورة العودة إلى الكتاب والسنّة ،  
واستقاء الأحكام منها ، ودراسة المذاهب الفقهية كلها دراسة حرة ، على أنها  
اجتهادات متساوية القيمة ...

وتلا ذلك أن سقط التقديس المتواتر لبعض المتون والشروح المذهبية وإن انفتح باب الاجتهاد لمواجهة الأحداث المتجددة .

وسرى هذا التغير في طريقة عرض العلوم الدينية التقليدية في التفسير والحديث والعقيدة وغيرها ، وبدأت تتخلص من رواسب عرضت لها من قرون التخلف ، أو من قرون الازدهار .

وشرعت هذه العلوم ترتدي لباس البساطة التي ظهرت فيه أول ما بدأت مع تطور في العرض يناسب العصر الحاضر ..

\* \* \*

إن عهد الأضمحلال الطويل نضع من غباوته على أسلوب التأليف العلمي فجعله مربد الوجه مرير المذاق ..

وعشرات الكتب الدينية التي تداولها العامة ، بل التي كانت تدرس في الأزهر شملها هذا الطابع الرديء في الوضع والإخراج فأساءت إلى الثقافة الإسلامية وخلقت عقولاً معتقدة الفكرة والنظرة ، وما هكذا يخدم الإسلام .. !!

قد تكون معلومات صحيحة وثمينة مستقرة في قيungan هذه الكتب لكنها مطحورة وسط جو من الغموض تكشف مع سوء الأداء وقصور اللغة .. !!

ولست أدرى لماذا كثرت المتون<sup>(١)</sup> والشروح والحواشي والتقارير في مجال التأليف العلمي . ولماذا لا تساق المعارف الدينية سوقاً ريقاً سمحا<sup>(٢)</sup> ، سائغاً للمطالعين .. !!؟؟

إن عرض الإسلام على الناس يجب أن يكون في أسلوب سهل ومنطق مبين . وهذا العرض الواضح هو الترجمة الأمينة لحقائق الدين والتصوير الصادق لعقائده وشرائعه ، فإن طبيعة الدين بربريثة من الالتواء والغموض بعيدة عن التعمق والتلطف .

(١) مرت غاذج فقهية لهذه التأليف التي أصبحت لا تصلح بتاتاً للبقاء .

(٢) لقد قدمَ الشیخ الغزالی بصفته عضواً في مجمع البحث الإسلامی - مشروع علمی لتطوير الدراسة بالأزهر . عالج فيه القصور الذي لحق بالتراث عبر الزمن البالى ، ليسارع بخريج الأزهر بقدر ما أبطا به عهد التجدد والتخلّف .

وكلما اقترب الكلام إلى السهولة والبساطة كان أدل على فطرة الله ، وأعون على سلوك طريقه .

وكما يحتاج الدين إلى الأسلوب السهل في الإبارة عن منهجه ، ويحتاج القراء إلى هذا الأسلوب نفسه كي تتوطد صلتهم بنباع اليقين ويستحبون العودة إليها بين الحين والحين . خصوصا في عصرنا هذا ، فنحن في عصر افتن فيه أصحاب الدعوات والمذاهب في إغراء القراء وإثارة أشواقهم .

فإذا لم يتفوق علماء الدين في هذا المضمار فسيكون فشلهم ذريعا في خدمة الإسلام .

واللامنة تقع عليهم وحدهم لا على المنصرفين والضائفين .

إن هناك متونا ألفت في شرح الفقه الإسلامي ، فقه العقيدة والعبادة معا .

ومن المؤسف أن هذه المتون كانت ألغازا تحتاج إلى شرح فكيف يتيسر النفع بها وكيف تعتبر شرحا للإسلام وهي تعقيد له ؟ أو حجاب دونه .

لذلك سرني أن أجده رجالا في عصرنا هذا يجمعون بين حسن التصور والتصوير ، يسهمون في خدمة الثقافة الإسلامية بأنواع من التأليف السمع القريب ، تجمع بين الصدق العلمي والذوق الأدبي<sup>(١)</sup> ..

على أن التجدد العلمي للإسلام بعد أن بدأ بطريقها شرع يتسع ويعمق مجراه ويشق طريقه .

ونسأل الله ألا تقفه عقبة أو ترده نكسة .

فإن كثرة المسلمين لا تزال قاصرة في علوم الدين ، ولا تزال أشد قصورا في علوم الحياة .

والواجب الأول على كل حكومة إسلامية أن تسارع إلى انتزاع هذا الجهل من جذوره وإلى تسميد التربة الإسلامية بما يساعدها على الإخصاب والازدهار .

وذلك بأمداد لا تنقطع من المعرفة الشاملة والثقافة المتعددة الأنواع .

---

(١) من مقدمة لى ، كتبتها الرسالة دينية ظهرت أخيرا .

(ب) تجدد الأدب العربي في معانيه وديبلوماسيته ..

وكان هذا الأدب قد شجب وهزّل وصار مجموعة من الكلمات المسجونة والأشعار التافهة ، ليس وراءها معنى جاد ، أو غاية محترمة .

والأدب وعاء التقدم الإنساني للأمة ومظهر ما يعتمل في فؤادها من عاطفة ، وفي عقلها من فكر .

وقد سقط الأدب العربي سقوطاً ذريعاً قبل النهضة الحديثة .

وكانت دراسة قواعد اللغة والبلاغة تدور في حلقة مفرغة من المتون والشروح التي تقوم الألسنة ولا تنشئ ملكة .

والتي تشرح أسرار البيان العالى في المنظوم والمنثور - وفي القرآن الكريم أصلاً - ولكنها لا تخلق أديباً يحسن البيان .

والغريب أن علماء الدين كانوا أقل الناس حظوظاً من هذه النعمة .  
نعمة الأسلوب المشرق والأداء الساحر ..

تري كيف يقدرون على خدمة الكتاب والسنّة مع هذا العجز !؟

وكان من حسن الفقه في الدعوة الإسلامية أن صناعة الأدب وجدت في الجامع الأزهر قبولاً ورواجاً .

وأن الأساليب العامة ارتقت كثيراً ، وأخذت تقترب من جمالها القديم في القرون النيرة الأولى أيام الصحابة والتابعين ... !!

(ج) أقبل المسلمون على دراسة علوم الكون والحياة ، ونقلوا عن الغرب ما سبقهم به سبقاً بعيداً في هذه المجالات الخطيرة .

ومسلمون - بهذه التصرف - أصابوا الحق من وجوه :

أولهما : أنهم نزلوا على منطق كتابهم في فهم الكون وقوانينه ، والمادة وخواصها .

ولا يوجد في الأولين والآخرين كتاب حض على التأمل في الملوك مثل هذا القرآن العظيم .

وآخرها : أنهم استأنفوا السير في الطريق الذي مشى فيه آباؤهم من قبل وأسدو فيه للعالم أيادي بيضاء في شتى العلوم والفنون ..

ويجب على الأمة الإسلامية أن تدمن البحث في خصائص الأشياء وأسرار الأرض والسماء ، وأن تكرس لذلك أخصب العقول وأعظم الطاقات ..

فإن ذلك - مع كونه استجابة لتعاليم الوحي - من أهم الوسائل لإنجاح رسالتها ودعم معيشتها .

(د) ونشط المسلمون إلى دراسة ثمار الفكر الإنساني في علوم النفس والاجتماع والأخلاق والاقتصاد والسياسة وغيرها .

ومع أن موضوعات بعض هذه العلوم تناولت قضايا قال الدين فيها كلمته ، إلا أنه كان من الخير الإطلاع على ما فيها من صواب وخطأ .

فإن تجلية الحقائق الدينية تم وتنضبط في جو المقابلة والمقارنة .. ومن الإنفاق أن نعرف بأن التفكير الديني - أعني الاجتهاد البشري في فهم النصوص الدينية - قد يشرد أو يضعف .

وأن الوقوف على الاجتهاد العقلى في كل عصر ، وكل جنس ، يساعدنا معايدة حسنة على خدمة الدين وحقائقه الثابتة .

وهذه العلوم الإنسانية تخلصت من لوثات الفلسفة القديمة ، واعتمدت على المنهج التجربى ، وطرق الاستقراء والإحصاء مما يجعلها تصلح وسائل خدمة الدين .

بل إنى أعد الإمام بها ضرورة للدعوة الإسلامية .

\* \* \*

## **القيادة العربية والقيادة التركية للإسلام:**

لقد بدأ هذا التجدد في أعقاب انهيار شامل دك صرح الأمة الكبيرة ، وأطار الغبار والأنقاض من كل ناحية وأعقبه إظام سمح للخرافات والأباطل أن تشيع وترسخ .. ولذلك رأينا يقتتحم طريقه وسط طرائق وعرة ، خلفها طول الجهل والجمود ..

وقد ساءلت نفسي : هل طبيعة الأجناس التي قادت الأمة الإسلامية الكبرى تنبع على طريقتها في الحكم ، وتحدد نهايتها في مكان القيادة ؟ إن العرب - وقد نزل القرآن بلغتهم - احتفوا حفاوة رائعة بكل مصادر المعرفة ، واستقبلوا بترحاب بالغ رجالات الفكر من كل فج . فازدهرت الحضارة الإسلامية في عهدهم وحلقت في الأوج .

بيد أن نزعتهم القبلية ، واعتزازهم السخيف بالأنساب ، أتاح للفرق أن تنجم في شتى الميادين ، فمزق الخلاف شمل الدولة وأسقطها أمام خصومها .

ولا يزال العرب للأسف صرعى خلافات خاصة ، وثارات تاريخية بائدة !! وقد الترك الأمة الإسلامية ، واستطاعت عبقريتهم العسكرية أن تقلم أظفار الصليبية بضعة قرون ، غير أن الخصائص الحربية لا تغنى - في بناء الأم - عن انطلاقات العقل واستبحار الثقافة .

وحظوظ الأتراك من علوم الدين والدنيا ضئيلة .

وأني لهم الصدارة في أمّة كتابها عربي ونبوتها عربية - أعني السيرة والسنّة كلها .

ونهر المعرفة الذي سار في تاريخها قرونا طوالاً عربي المادة والتيار !

وهم مع هذا كله حراص على بقائهم تركا في أستانهم وشارتهم !!

إن هذا التناقض عمل عمله في إماتة العقل الإسلامي العام ، وانتهى بصرع الترك والعرب جميرا وسقوطهم في براثن الاستعمار !!

وأحب أن أرد الشبهات هنا عن حقيقة علمية تتصل بحكم الأتراك .

إني أكره ما اتصف به سياسة العثمانيين من جهالة وفوضى .

وأنكر ما أصاب الشعوب في ظلها من عنف وإهانة .  
غير أن وصف صلة الأتراك بالعرب بأنها استعمار كهذا الاستعمار الإنجليزي أو  
الفرنسي .. ليس من الحق في شيء .

فالأتراك مسلمون يشوب سلوكهم الاضطراب ، ويمكن القول بأنهم أساءوا إلى  
أنفسهم وغيرهم معا .<sup>(١)</sup>

أما الإنجليز والفرنسيون وغيرهم فهو صليبيون استهدفوا محق الإسلام ، والتهام أممها .  
وقد سخروا تفوقهم العلمي والمادي في بلوغ مأربهم ، وإشاعة حقدتهم القديم على  
الإسلام ، وإدراك ثاراتهم من بنية ..

وقد قرر المؤرخ الإنجليزي المنصف « توينبي »<sup>(٢)</sup> هذه الحقيقة في حديث له مع  
صحيفة الأهرام جاء فيه : « لقد عاش العالم العربي أمة واحدة قرونا طويلا .  
وظل ذلك بارزا من القرن السادس عشر إلى الحرب العالمية الأولى - وهي فترة  
الحكم التركي لبلاد العرب - .

ومع أن هذه الوحدة كانت مفروضة من الخارج ، فرضها العثمانيون ، فإن  
العرب ما كانوا يعتبرون العثمانيين أجانب تماما ، لأنهم كانوا مسلمين ، فهم ليسوا  
كالإنجليز مثلا .

وقد أدى الحكم العثماني خدمة للعرب ( كخدمة التي تؤديها الولايات المتحدة  
اليوم لأمريكا اللاتينية ) .

فقد كان هو الآخر بثابة الدرع الواقى للعالم الإسلامي من العدوان الخارجى ،  
وأجل احتلال المغرب مثلا ٣٠٠ سنة .

وكذلك أدى الحكم العثماني خدمة - ولو بطريق غير مباشر - لعرب فلسطين .  
 فهو لم يكن يسمح لعدد اليهود بالتزاييد حتى نهاية حكمه .  
ولم تكن الصهيونية تهدى هذا الوطن حتى انتهى هذا الحكم .

---

(١) لقد أنصف الدكتور عبد العزيز الشناوى الدولة العثمانية في مؤلفه القيم « الدولة العثمانية دولة إسلامية مفترى عليها » ، إلا أنها وقعت في كثير من الأخطاء القاتلة .. وقليل من المؤرخين الذين انصفوا العثمانيين من هذه الوجه ..

(٢) وقف هذا المؤرخ في وجه الصهيونية العالمية وفنى مزاعمتها ، ومن أجله عفت الدولة عن بعض الجوايس الإنجليز بعدما قضوا في السجن بعض الوقت .

كذلك فإن الحدود الحالية - للبلاد العربية الواقعة في آسيا على الأقل - لم ترسم إلا بعد نهاية الحكم العثماني » . أ. ه

ويقول المؤرخ المسلم الدكتور محمد ضياء الدين الرئيس :

« حتى نشوب الحرب العالمية الأولى - (عام ١٩١٤) - كان الشام - بكل أقسامه - وال العراق والجهاز وسائر جزيرة العرب - كانت هذه الأقطار كلها تكون الجزء الأكبر من الدولة العثمانية في الشرق الأوسط ، وكانت قد مضت على هذه العلاقة أربعة قرون .

أما مصر فكان العدوان البريطاني قد فصلها عن الدولة منذ عام ١٨٨٢ ...

ومن الخطأ أن يظن أن علاقة الدولة بتلك الأقطار العربية كانت علاقة استعمار . فالواقع أن الدولة العثمانية كانت دولة (اتحادية) لا تقوم على أساس العصبية الجنسية وإنما تقوم على الرابطة الدينية والتاريخية .

لم يكن طابعها الحقيقي « تركيا » ولكن « عثمانيا » .  
وفرق كبير بين الإثنين .

فهي كانت متنوعة الأجناس ، وكان الباب مفتوحاً للعناصر غير التركية لتنتولى كل الوظائف وتصل إلى أعلى مراتب الحكم .

فكثير من ولاتها وقادتها وأمرائها وعلمائها كانوا بالفعل من عناصر عربية أو كردية أو مغربية أو بلقانية أو شركسية ، تجمعهم كلهم وحدة الدين والثقافة .

أما فكرة العصبية التركية فنشأتها حديثة ، إذ أنها ترجع إلى الحكم رجال « جمعية الاتحاد والترقي » بعد خلع السلطان عبد الحميد عام ١٩٠٩ .

وحين ظهرت هذه الفكرة أخذت الدولة في الانهيار النهائي لأن الدين هو الأساس الأول الذي تقوم عليه .

وقد أخذ هؤلاء المتعصبون ينتزعونه من مكانه ، فلم تلبث بعد ذلك إلا سنوات حتى قضى عليها إلى الأبد ... ». أ. ه

إن العصبية القومية التي أودت بالعرب قديماً وفتكت بسلطانهم هي التي طوت بساط الأتراك وهدمت بنائهم .

إن الإسلام وحده أساس الانطلاق وضمان البقاء .

فهل من مذكر (١) ??

(١) معتبر .

## **التجدد الإسلامي في ميدان السياسة :**

قلنا : إن توارث الخلافة نظام دخيل على الحياة الإسلامية ، وقد كان الخلفاء الذين يجيئون بهذا الأسلوب الخالف لسنة الإسلام يغطون تلك الخلافة بتبني الغايات الإسلامية العليا والعمل لها .

وإذا كان لديهم قصور علمي أو إداري فإنهم يسروا مجالات الإجادة والجهاد للقادرين على ذلك من رجالات الأمة .

وبحسبهم أن يبقى ما يعيشون من حكم وسلطان !!

غير أن ذلك الترقيع المفتعل لجهاز الحكم الأعلى لم يثبت أن بطل أثره على مر الزمان . فتولى أمر الأمة العجزة المستبدون من ظنوا الدين والدنيا مواريث اختصتهم بها الأقدار لمزيدة في معدنهم تتنقل في أفراد أسراتهم المختارة (!) .

ونشأ عن ذلك أن مقاليد الأمة الإسلامية وقعت في يد عصابة من الأدعياء لا ترشحها مواهبها الخاصة لشيء طائل .

ومع ذلك فهي تملك البيت في الدماء ، والأموال ، والأعراض ، والمرافق العامة ، والعلاقات الدولية ، وقضايا الإيمان وأحوال العمران .. إلخ .

إن منصب أستاذ جامعة أو ضابط جيش لا يورث بل يحتله من يبلغه بكفايته العلمية والخلقية .

وظائف الإدارة على اختلافها تحتاج إلى ذرّة وجرأة وطبيعة مسعة . وشيء منها لا يورث بداهة ..

والخلافة علم ديني ، وفن إداري ، ووعي سياسي .

وهي من قبل ومن بعد شرف نفسي ومجاددة خلق وعدالة سلوك .

ولم يقل أحد إن بطون الأمهات تبرز الأجنحة مستكملاً هذه الصفات !!

إنما يحرزها الناس على اختلاف أنسابهم ومنابتهم في الحياة العامة بما يبتذلون من جهد في الترقى ، وبلاء في أداء الواجبات .

فمن تراخي تأخر ومن جد وجد .

وقد يحدث أن تبتلى وظيفة ما بن يملؤها على غير كفاية .

وهنا يفتح المصاب أو يهون ، على قدر ما يرتبط بهذه الوظيفة من حقوق الله وحقوق الناس .

فإذا كانت الوظيفة رئاسة الدولة روحياً ومدنياً فالنكبة هائلة مدمرة !! وقد بلى المسلمين بخلفاء وولاة من شرار الخلق .

لو تخلت عنهم الملابسات التي أحاطت بيلادهم وسيرتهم لأودعوا السجون بتهم القتل والغصب .

كان منهم من يقتل أباء ليirth الملك (!) وكان منهم من يقتل إخوته حتى لا ينزع فيه !!

وقلما يقترب منهم إلا المتملقون من يؤحررون خبرتهم لكل دافع ثمن .  
أو علماء السوء الذين يطلبون بالدين عرض الدنيا ..

وكثيراً ما وقع النزاع بين هذه الأسرة المدعية الكذوب وليس وراء نزاعهم إلا التنافس على الاستئثار بالخطام .

أما الدين فهو أبعد ما يكون عن ذلك الميدان .

قرأت في أحد كتب التاريخ سرداً لأسباب النزاع بين المصريين والأتراء - قبل أن يغزو الآخرون مصر - فرأيت صورة سيئة من الصور التي تكررت في تاريخنا الوسيط .

ولا دلالة فيها إلا اختفاء معنى الدين وهذا ، واستعلان شهوات الغلب والجاه .

وذلك في الوقت الذي أخذ الأوروبيون فيه يجوبون البحار الكبرى ، ويكتشفون مجالن العالم .

ويسيطون سلطانهم على ما سبقوه إليه من بروبر !!  
ذلك ما كان يحدث في العالم المسيحي ..

أما في الشرق الإسلامي فيقول الكاتب <sup>(1)</sup> المؤرخ : إنه كانت بين المصريين والأتراء مودة متبادلة أول الأمر .

(1) عن تاريخ مصر منذ الفتح العثماني .

وبقيت هذه الحال مرعية إلى زمن السلطان « بايزيد الثاني » ابن محمد الفاتح ، إذ نازعه أخوه الأمير « جم » في الملك ، فقاتله بايزيد ، وهزم جيوشه .

وفر « جم » إلى الأشرف « قايتباي » سلطان مصر ملتجئا فأجراه .

وطلب « بايزيد » تسليمه إليه فلم يجده « قايتباي » ففقد عليه .

وانضم ذلك إلى النزاع القائم بينهما على إماراة أبناء ذي الغادر ( التي كانت في حماية مصر ثم تدخلت الدولة العثمانية في شؤونها وادعت حمايتها ) ثم إلى ما بلغ بايزيد من أن قايتباي أخذ من رسول ملك الهند هدايا كان أرسلها إلى السلطان بايزيد فاتخذ بايزيد من كل ذلك ذريعة إلى إعلان الحرب على الدولة المصرية .

فجهز جيشا عظيما توغل في البلاد الشامية إلى قرب حلب حيث التقى به جيش للمصريين فكانت الهزيمة على العثمانيين .

فأتبعه بجيش آخر كانت عاقبته كسابقه .

وزحف الجيش المصري على البلاد العثمانية فالتقى بجيش عثماني جرار فكانت الحرب بينهما سجالا مدة انتهت بالصلح والمصالحة .

إلا أنها صارت سببا لتجسيم التنافس والتزاحم بين الدولتين على الاستئثار بالعظمة وبسط النفوذ والزعامة على الممالك الإسلامية .

من أجل ذلك لم يدم هذا الصلح طويلا ، إذ أخذ العثمانيون من جهة يحرضون القبائل والإمارات التابعة لمصر على التخلص من سيادتها . ويضعون العراقيل في سبيل تجاراتها مع غربى آسيا وأواسطها .

ما جعل ورود الصوف ومنسوجاته وأنواع الفراء الفاخرة والماليك الجراكسة إلى البلاد المصرية نادرا جدا ، بل متنعا في أواخر أيام الغوري .

واستطار شرر هذه الإحقان والأحقاد بسماح الغوري بأن يمر بطريق الشام الوفد الذي أرسله الشاه إسماعيل إلى مملكة البندقية ليعرض عليها أن يتحدا معا على محاربة العثمانيين !!

وبإجارة السلطان الغوري للأمير قاسم ابن أخي السلطان سليم الأول العثماني ، وإجارة الشاه إسماعيل للأمير مراد أخي قاسم .

وكان السلطان سليم أراد قتلهما ، فطلبهما فلم يجيئاه فكان ذلك ( إلى خوفه من استفحال دولة الفرس الجديدة أو تحول المودة القليلة بين مصر وفارس إلى حلف سياسي وتناصر حربى ) سببا لإعلان سليم الحرب على الفرس أولا ثم على مصر ثانيا .

ونقول : هل لدين الله دخل في هذه الحروب ؟ كلا .

هل للشعوب نفع من هذه الحروب ؟ كلا .

هرج ومرج تهلك فيهما شعائر الإسلام ومصالح الجماهير .

والكاسب الأكبر شخص يزعم أنه - لأمر يجهله البشر - خليفة الله في أرضه ، وصاحب الحق أن يأمر فيطاع ، ويطلب فيجاب ، ويأخذ فيعطي مع الشكر !!

مررت السنون والقرون . وال المسلمين ينحنيون لهذه الخرافات المقدسة حتى دفعوا ثمن هذه الجهالة العميماء ، سقوطا ذريعا في أيدي أعدائهم .

فإذا بلادهم يطويها الاستعمار الزاحف ببلدا بلدا .

والظلم القادر من الغرب يلفهم في سواده شعبا شعبا ..

\* \* \*

إن غلبة هذا الجنون على المسلمين والبوار الذي أصاب دينهم ودنياهم من صدارته الأدعية أنطق الأستاذ أحمد الزين بهذه الشكاة الحارة :

|                              |                             |
|------------------------------|-----------------------------|
| ألف مفت ، ومالك في المدينة ! | كلهم في الهوى يزين دينه     |
| ريحها ، وادعوا قياد السفينة  | جهلوا لجة البحار ، ومسرى    |
| من دعاوى الجهمة المأفونه     | قاد يهوى بها إلى القاع فوضى |
| كل فن في غير من يحسنونه      | نجها رب ! إننا قد جعلنا     |
| قام أوس وخزرج ينصرونه        | كل من صاح بالنبوة فينا      |
| وادعى خلق عصبة يخلقونه !     | فتنته عن نفسه فتعالي !      |
| ظن إثما أن النبوة دونه       | ملأوا رأسه من الوهم حتى     |
| يعجز الصخر أن يكون قرينه     | وله العجزات وجه صفيق        |
| معجز بالجهلة المفتونة        | معجزات النبي علم ، وهذا     |
| ذنب شعب بالزور يتذدونه       | ليس ذنب الدعى هذا ولكن      |

كان عدل الجزاء لو يرجمنونه  
 كل يوم يكرمون دعيا ..!  
 ظن أهل السماء يستمعونه  
 كلما أرسل الحمار نهيفا ..!  
 من فيوضات جهله والرعونه  
 ويحال السبع السماوات نشوى  
 ل فيها يذري الدموع السخينة  
 وتعالوا إلى الدواين إن الحـاـ  
 سائد أو كفاية مغبونة  
 كل شيء فى جوها بين جـهـلـهـ  
 جـهـلـهـ ، كان طرده قـانـونـهـ  
 كـمـ رـئـيـسـ لـوـلاـ القـوانـينـ تـحـمـىـ  
 أن يرى ذـاـ الحـجـاـ يـطـيعـ جـنـونـهـ  
 ذـوـ جـنـونـ ، وزـادـ فـيـهـ جـنـونـاـ

\* \* \*

والواقع أن مداهنة الظلمة سبب أصيل في استشراء أذاهم وامتداد طغواهم ..  
 وعندما يجد الملك الجبار من يزين له سياسته ، وعندما يجد الحكم المعتوه من يثنون  
 خيرا على حماقته ، فهنا الطامة التي تبيد الأم .. .

وفي ذلك يقول الأستاذ محمد أبو زهرة :

« إن النفاق هو الذي قطع أوصال الأمة الإسلامية قدعاً وحدينا . »  
 فهو الذي جعل الحكم الإسلامي ملكاً عضوضاً بعد أن كان أمراً المسلمين شورى بينهم .  
 إنه لو لا النفاق ما جعل معاوية بن أبي سفيان الخلافة من بعده حكماً وراثياً ، إن  
 كان يسمى الحكم الوراثي خلافة تتسم بالدين .. !!  
 إنه لو لا أمثال ذلك الخطيب الذي وقف يقول لمعاوية : أمير المؤمنين هذا ، ويشير إلى  
 معاوية ، ومن بعده هذا ، ويشير إلى يزيد ابنه ، ومن يمتنع فهذا ، ويشير إلى سيفه .  
 إنه لو لا هذا المنافق وأشباهه ما استطاع معاوية أن يجعلها وراثية في ذريته ..  
 وما استطاع سن تلك السنة التي ضاع بها الحكم الشورى في الإسلام .  
 وإن واجب الأمة لهذا أن تحارب النفاق وتجاهد في دفعه ومنعه حفظاً لوحدتها ودفعاً  
 لهذا الداء الدوى أن يفتكم بها .

---

(1) قيلت سنة ١٩٥١ .

ولو رجعت إلى التاريخ الإسلامي في ماضيه وحاضره لوجدت النفاق هو الذي أفسد أمر الأمة .

فهو الذي أفسد الحكم قدیماً على إمام الهدی على .

وهو الذي جعل الدولة الإسلامية حوزات ملوك توزعها الأقاليم .

حتى كان الملك المسلم يحارب ملكاً مسلماً آخر ، بجنود مسلمين ليكون ملكه أربى وأكبر من ملك أخيه .

فلولا الوزراء المنافقون ، والخاشية المنافقة ، والشurers الكاذبون ، وغيرهم وغيرهم ما طوّعت نفس مسلم صاحبها في أن يقتل أخاه المسلم باسم الوطنية أو الإقليمية أو العصبية أو غير ذلك من الأسماء التي ما أنزل الله بها من سلطان .

ولولا النفاق والأعيب المنافقين وذرابة ألسنتهم ما تركت الدولة العثمانية أهل الأندلس يأكلهم التعصب المسيحي ، ولا يبقى منهم إلا من يلتجأون إلى الديار الإسلامية مستغيثين بالشعوب الإسلامية لا بالملوك .

ولا يستجب أولئك إلا أخيراً ، بعد أن اشتربوا السيادة لهم .

وإنه لو لا نفاق المنافقين ما فرض السلطان سليم الترکي الجزية على كل بلد إسلامي دخله .. والجزية لا تفرض على مسلم .

وإن النفاق في الزمن الحاضر هو الذي ألقى المسلمين في أحضان الاستعمار ..

ألم تر إلى المنافق الذي يلبس العمامة ، ويحرض أهل السودان على قتال الأتراك بجانب الإنجليز ، ولا يجد غضاضة في أن يقاتل المسلم المسلم » .. !!

\* \* \*

## الحرية الحرية !!

من أجل ذلك كان المجددون الإسلاميون ينشدون بحرارة إصلاح أدلة الحكم .

ويرسلون صرخاتهم داوية بمحاربة الاستبداد ، ورفض الأوضاع التي استمرأها ، والتي أعاّنت على بقائه .

وكان المطالبة بـدستور يحد من طغيان الحكم الفردي ، وينبع الشعوب قدرة على معالجة قضائها ، في جو من الشورى الهدائة التراثية ، من أول ما فكر فيه أولئك المجددون .

وشيء آخر له خطوه .

إن أموال الأمة للأمة ، لا لجبار ينفق كيف يشاء في ملاده ورغباته أو على آرائه وسياسياته .

فلا يجوز أن تفرض ضريبة على الناس ، ولا أن ينفق درهم من هذه الضرائب المجموعة إلا في نطاق الصالح العام .

ودماء الناس وكراماتهم لها قداستها .

فليس يجوز لبشر علا ، أو دنا ، أن يتعرض لها بالباطل .

إن الاستعمار الداخلي هو الذي مهد للاستعمار الخارجي .

والفوضى التي ضربت رواقها على كل شيء ، هي التي أتاحت للغزاة أن يجتاحوا الحدود ، وي Gorsوا خلال الديار ، ويقتسموا بينهم الأرض الإسلامية كلها ، فما نجا من ضرهم في أفريقيا وأسيا شيء يذكر ... !!!

إن الأقطار الإسلامية أحوج شيء في الأرض إلى فيضانات متعاقبة من الحريات النبيلة تغسل تربتها مثنى وثلاث ، وتنقيها من رواسب الحكم المطلق ، والإهدار الكفور حقوق الناس !!

لقد كان أمير المؤمنين قد يرا رجلاً من خيرة المؤمنين إن لم يكن خيرتهم على الإطلاق .

يتولى الأمور أجيراً للمسلمين ، على مال محدد ، يأخذه لقاء عمله لهم ..

وهو فيما يفعل ويترك تحت رقبتهم ، ينقدونه بملء الحرية ولا يقطع دونهم أمراً ... !!!

فكيف ماتت الشورى ؟ وبادت تلك الرقابة ؟ وأمسى أمر الأمة في يد رجل واحد تافه يرى أبناءها وأموالها إرثاً له أولاً سره .

لقد عانى المسلمون - خصوصاً الأجيال المتأخرة - ويلات شتى من هذا الفساد ...

ومن الخير أن يقر - دون مراء أو مواربة - بأن الدساتير التي هديت إليها شعوب الغرب أخيراً تتضمن غاذج حسنة لما يجب أن تكون عليه العلاقة بين الحاكم والمحكوم ، وأنها ثمرة تجارب مريرة تشبه التجارب التي مررنا بها إلى حد ما .

فما المانع أن نستفيد من تجارب الآخرين ، وأن نوفر على أنفسنا - نحن المسلمين -  
عناء بحث جديد .

ذلك وقد اجتهد المصلحون الإسلاميون في مكافحة الحكم الفردي ما وسعتهم  
الطاقة .. !!

وطالبوا الخلافة التركية - وهي خلافة على المجاز لا على الحقيقة - أن تقييد نفسها  
بدستور يكفل الحريات ، ويحمي الحقوق ..

لكن السلاطين أبوا ، حتى حصدتهم الأزمات السود ، فلم تبق لهم وسما ولا رسماء .  
ولم ينج الإسلام نفسه من شؤمهم !!

ومن الغريب أن بعض المشتغلين بالثقافة الدينية ينظرون إلى قضية الدستور والحرية  
نظرة ثانوية .

ويبني فقهه الديني في الحكم ووسائله على نظرات قاصرة شاردة من مخلفات  
التفكير الملوكى البالى .

وهؤلاء المتدينون لا يؤمنون على حاضر الإسلام ولا على مستقبله .  
ومصيبة المسلمين فيهم جسيمة .

\* \* \*

## في وجه الاستعمار:

وكما جد الرجال الفاقهون في تخلص الأمة الإسلامية من آثار الاستبداد الداخلي ، قادوا حركات التحرير التي تطارد الاستعمار الأجنبي ، وتجعل بقاءه منكرا ، والتعاون معه جرما ، والرضا به كفرا . !!

وبلاؤهم الحسن في ميادين التحرير تشرق به صحف التاريخ .

فهم موقدوا حروب المقاومة التي أقضت مضاجع الغزاة ، وجعلت بقائهم في ديار الإسلام فادح الغرم .

لقد رفعوا عقائرهم بالندير ، وكرسوا أنفسهم وأموالهم للكفاح ، وتقديموا شعوبهم في ساحات الفداء .

ولو سارت الأمور وفق ما رسموا لتخليص الإسلام من الأثقال التي أذته ، ولتخليص المسلمين من المأزق التي تصايبت عليهم !!

لكن هل يترك أعداء الإسلام زعماء الإصلاح يبذرون الخير ويجهلون الشمر ؟  
كيف ؟ وهم بالمرصاد !

أيترون الراشدين الملهمين يجددون الإسلام ، ويحررون أمته لتعود سيرتها الأولى ؟  
هيئات ..

ثم إن أعداء الإسلام في العصور الحديثة زادوا كما وكيفا .

الصليبية التي تعلمت من ماضيها في الخصم ، كيف تختل لقتل ، انضمت إليها الصهيونية التي استشعرت بغترة أن لها ثارات في المدينة وخبير وأن لها وطنا كانت تقيم فيه في فلسطين منذ ٤٠ قرنا !!!

وهناك بعدها الشيوعية التي طلعت على العالم في القرن الأخير بإلحاد لا تنقصه الصراحة ولا السلاح .

على أن الاستعمار الغربي - الذي لدع الإسلام من قبله أول ما لدع - كانت تمثل فيه أحقاد الصليبية وتحتبي وراءه مطامع اليهودية .

وأغلب ما نال المسلمين من أذى وشركان على يديه ..

والهدف الأول والأخير لهذا العدوان القديم الجديد لخصمه القرآن الكريم في هذه الكلمة : « وَلَا يَرَوْنَ يُقَاتِلُوكُمْ حَتَّىٰ يَرُدُّوكُمْ عَنِ دِينِكُمْ إِنْ اسْتَطَاعُوا » (١) ..

ولم تتغير قط الغاية المنشودة وإن اختلفت على حسب العصور الخاطط المرسومة ..

هم يريدون الإتيان على هذا المصحف الشريف وصاحبـه الذى جاء به .

هم يريدون أن تخمد أنفاس المؤذنين فلا يسمع أبداً : حـى على الصلاة ، حـى على الفلاح .

هم يريدون أن يكون الإسلام قصة تروى كما تروى قصص الأم الـبائدة ، وأن يختفى الحديث عن توحيد الله ويوم الجزاء وتحريم الزنا والربا والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتردد على المساجد من انفلات الفجر إلى غيش المساء .

ولتكن أرض الإسلام بعـدـئـذـ كـلـ مـبـاحـاـ للـذـئـابـ الـمـتـصـرـةـ أـيـاـ كـانـ لـونـهاـ .

### واللغة العربية؟

يجب أن تموت هذه اللغة ، وأن تحل محلها الإنجليزية والفرنسية أو لهجات الرعاع في كل قطر للعامية فيه بـعـامـ (٢) !!

وهـنـاكـ عـشـرـاتـ الـوسـائـلـ لإـدـراكـ هـذـهـ الـغاـيـاتـ .

ومنذ باشر الاستعمار حـكمـ الـبـلـادـ الـإـسـلـامـيـةـ ،ـ وـاتـصـلـ بـالـشـعـوبـ الـمـغـلـوـبةـ عـلـىـ أـمـرـهـاـ ،ـ وـتـولـىـ شـئـونـ التـرـبـيـةـ وـالـتـعـلـيمـ فـيـهـاـ ،ـ شـرـعـ يـحـيـكـ مـؤـامـرـاتـهـ سـراـ وـعلـنـاـ .

فـزـلـلـ الإـيمـانـ بـأـنـوـاعـ الإـلـاحـادـ وـزـلـلـ الـعـرـبـيـةـ بـأـنـوـاعـ الرـطـانـةـ .

وـلـأـزـالـ أـذـكـرـ أـيـاماـ ،ـ كـانـ يـتـكـلـمـ الـأـزـهـريـونـ فـيـهـاـ بـالـلـغـةـ الـفـصـحـىـ .

فـوضـعـ الـاستـعمـارـ خـطـطـهـ كـىـ يـجـعـلـ مـنـ كـلـامـهـمـ «ـ بـالـنـحـوـ »ـ مـثـارـ السـخـرـيـةـ وـمـبـعـثـ الـهـزـءـ فـىـ كـلـ مـجـلـسـ .

وـاخـتـفـىـ الـحـدـيـثـ بـالـفـصـحـىـ طـبـعاـ ماـ دـامـ اـحـتـرـامـ قـوـاعـدـ النـحـوـ يـجـرـ عـلـىـ صـاحـبـهـ السـخـرـيـةـ .

(٢) الصوت الرخيم .

(١) البقرة : ٢١٧ .

ونجح الاستعمار في إبعاد الفصحى عن لغة التخاطب ليستأنف إبعادها عن لغة التأليف والإذاعة .

وأطلعني أحد الأصدقاء على مجلة أسبوعية أخرجت لسانها إلى لأنى أنطق الجيم جيما والقاف قافا .

إن محرر المجلة « رئيساً » بلغة الرعاع ، أو « رقيق جداً » بلغة العرب !!  
للقاف والجيم زنين يرتطم بقفاه كأنه صفعه مزعجة !!  
إن الغريب ليس إفلاح الاستعمار في خلق هذا المختل المسخ .  
ولكن الغريب أن يتسلل هذا المسخ إلى وسائل الإعلام ليكون له حق توجيه الجماهير !!  
توجيهها إلى أين ؟  
إلى مواطن الخزي والندامة ، ومواطن الارتداد والنكوص !!!

\* \* \*

### تزوير المفاهيم :

وتبدأ سلسلة طويلة من الدفاع والهجوم ، بين طلائع التحرر الإسلامي من جهة ، والصلبية الحديثة وما سار في ركابها من قوى شريرة من جهة أخرى .  
فانظر كيف يقع المكر بالإسلام وأهله ؟  
إن الحرية مطلب غال ، لا يختلف اثنان على الكفاح من أجله .  
غير أن الاستعمار يعرض حرية من نوع جديد ، يعرض الحرية المطلقة ويوعز إلى بعض الأقلام أن تنادي بها . . . .  
الحرية التي وقر معناها في أذهان الخاصة وال العامة - وهم ينادون بها - أن تنكسر قيود الاستعمار الداخلي والخارجي على سواء .  
وأن تتوطد الكرامة السياسية والاجتماعية لكل إنسان .  
وأن تنظم مجالس الشورى وترسخ قواعد النقد الحر ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .  
هذه هي الحرية التي عناها الجميع .

غير أن الصليبية - من وراء ستار - أوجت إلى سماستها أن ينادوا بحرية أخرى . حرية الشرب أن يسكر ، والفاقد أن يبعث ، والمرتاب أن يرتد ..

إنه لا حرج من منح الأم حرية الخروج عن الإسلام مع خروج الاستعمار قبل ذلك أو بعده !! تلك هي الخطة الجديدة ...

ثم لماذا يريد الناس من إخراج جيوش الاحتلال ؟  
أن يتحرر المسلمون من البلاء النازل بهم .. !!  
لا . هذا تفكير مرفوض .

إن أوروبا يمكن أن تعامل مع قوميات خاصة تريد أن تستقل .

فإذا حدث أن هذه القوميات الخاصة استمسكت بالإسلام في نظامها الدستوري - ولو رمزا فقط - تنكر الاستعمار لها ، وتعامل مع حركات تجعل البعث عربيا لا إسلاميا ، وتجعل التحرر تركيا لا إسلاميا أو تجعل نفسها أى شيء إلا الإسلام ...

هذه هي الخطة الجديدة وهذا هو المحور الذي يدور حوله سماستها في كل صُقْعٍ<sup>(١)</sup> ...  
المهم ألا يكون هناك إسلام .

وأن تتخذ سياسة الغرب كل أسباب الحيطة حتى لا تقوم حركة إحياء إسلامية جديدة ...

يقول الأستاذ أحمد أمين مصريا ناحية جانبية من النزاع بين دعوة التحرر الإسلامي ودعاية الحرية المطلقة :

« وتجادل الفريقان في هذه المبادئ أيها جدال ، وهذا ما يفسر كل ما صدر من الشيخ محمد عبده في مقالاته في مجلة الواقع وغيرها . فهو يعني فيها بأمر التربية والتعليم ويلح في إصلاحهما وينال من ذلك بعض غرضه ، وينقد العادات السيئة الشائعة ويدعو إلى التخلص منها ، ويدعو إلى احترام القوانين وإطاعتها .

ولكنه من ناحية أخرى يكتب مقالا عنوانه : « خطأ العقلاء » يهاجم فيه الفريق الآخر في دعوته إلى الحرية الشخصية والحرية الاجتماعية .

(١) ناحية .

ففى الحرية الشخصية يرى أنها ضارة مالم تدعم بالتربيه وإلا سقط الناس فى الخم ، والقمار ، وهتك الحرمات ، وجاهروا بالإحاد . بل نراه يفضل « الكبسة » على الحرية الشخصية من غير تربية .

والكبسة عادة كانت جارية على عهده وهى أن يهجم رجال الضبط على بعض الأماكن المشبوهة ليلا ليقبضوا على من يظن فيهم الاجتماع لخمر أو فجور . فيقول : فالكبسة على ما كان فيها من خطر على الأنفس والأموال وشناعة الصورة ، لو أحسن فيها القصد وكانت أولى وأفضل إلى زمن تتقدم فيه التربية فيكون لكل شخص زاجر من نفسه فترتفع الكبسة بذاتها » أ. هـ . وكذلك رأيه في الحرية السياسية .

يرى أن يبدأ بإصلاح المجالس البلدية وتعويد الأهالى السير عليها قبل مجلس نيابى منقول نظامه عن أوروبا .

ثم يستمر متمسكا بهذا الرأى حين يقول : « إنما ينهض بالشرق مستبد عادل » ردا على من يرى أنه إنما ينهض بالشرق حكم نيابى شامل .

وهو يرى في هذا المقال أن المستبد العادل يستطيع أن يفعل في خمسة عشر عاما الأعاجيب ، وينقل الأمة خطوة واسعة إلى الأمام .

ويرى الفريق الآخر أن الحرية الشخصية حق طبيعى للإنسان لا يصح أن يهدى لأى سبب ، ومثل من يقول بالقضاء عليها لسوء استعمالها كمن يريد إبطال السكك الحديدية لأن القطار يقتل بعض الأفراد ، والعفة التى تحتاج إلى حارس أقل قيمة من أن يحرسها حارس .

وما الحرية السياسية فلا بد منها لمعالجة ما أصاب البلاد من الاستبداد .

والمستبد العادل إذا ظفرت به أمة أعقبه فى الأعم الأغلب مستبدون ظلمة فلا يصلح هذا الاقتراح إلا أن يكون علاجا مؤقتا .

والحكم النيابى هو الأمل الوحيد فى الإصلاح ، فإن كان الناس لم يتعدوا  
فليتعدوا ، ولا بأس من مضى قليل من الوقت حتى يألفه الناس ويسيروا عليه .

وكان من ألسنة هذه الدعوة شاب سورى اسمه « أديب إسحاق » كان ذكيا كاتبا  
شاعرا خطيبا مثقفا ثقافة واسعة مطلعا على شئون العالم الأوروبي وتاريخه يجيد العربية  
والفرن西ة والتركية مطلعا على أدابها ، وأسلوبه فى الكتابة أقوى من أسلوب الشيخ  
محمد عبده وصحابه يوم كانوا يحررون مجلة الواقع ، تلتمذ أيضا للسيد جمال الدين  
فى مصر وتشرب من روحه ، وكان متاثرا تأثرا كبيرا بالعقلية الفرنسيّة على حين كان  
الشيخ محمد عبده متاثرا بالعقلية الأزهريّة والشرقية . وحتى في سيرته  
الشخصية « كان مستهترًا مسرفا على نفسه على حين كان الشيخ محمد عبده  
متدينًا ورعا » . أ. ه

\* \* \*

وأجدنى هنا مكلفا بإلقاء نور على هذا الموضوع .  
إننى من عشاق الحرية فى أوسع دائرة مستطاعة .

وباسم الإسلام أود لكل إنسان على ظهر الأرض أن يستمتع بأكبر قسط من الحريات  
المتاحه وألا يكشف شعاع هذه الحريات ظل حكم جائز أو متغصب أو مستبد .

ولست أرى أبدا أن هذه القضية موضع النزاع ، ولا هي سبب الخصومة بين المسلمين  
وغير المسلمين كما أن قضية بدء النهضة بمستبد عادل غير مسلمة بل إن الشيخ محمد  
 Ubdeh نفسه تصرف بعيدا عنها .

إن النقطة التي تفترق عندها الطرق ، وتندلع عندها العداوات أو يستقر السلام هي :

أي بيى المسلمين أحرازا في الأخذ بدينهن أم لا ؟  
أي يباح لهم العمل تحت رايته أم لا ؟

إن العالم الصليبي يريد إكراها على الانحلال باسم الحرية ، وعلى نبذ تعاليم  
الإسلام باسم التقدم ، وعلى التفريط في كل مقدس من موارينا باسم التقارب  
والتأخى .. !!

ونحن نرفض هذا كله جملة وتفصيلا ، ولا تخدعنا الأسماء الكاذبة عن حقائقها  
القدرة ..

ولقد كان الشيخ محمد عبده من قادة الحرية السياسية والاجتماعية والشخصية يوم  
أيد ثورة عرابى ضد القصر الملكى ، ويوم جاحد لتحرير الطبقات الكادحة من ظالمها ،  
ويوم جاهر بضرورة أن يحكم الشعب نفسه بنفسه ..

فماذا فعلت الصليبية الإنجلizية فى مواجهة هذه الثورة الإنسانية العادلة ؟ ظهرت  
الملك الخائن ضد الشعب الثائر ، وأرسلت قواتها لضرب الأحرار الذين يتغنون الكرامة  
والعدالة ..

إن الهدف الثابت عند هؤلاء الغربيين منع كل حركة إسلامية أن تبرز وتسود .  
ولكن الصفاقة المنكورة والصيحة المخورة أن يزعم أولئك الناس أنهم يقاتلون لنشر  
الحرية وأنهم يغارون عليها ويشجعون فى كل مكان طلائعها ..

إن الحرية عند هؤلاء تعنى - بالنسبة لنا نحن المسلمين - أن نتمرد على تعاليم  
الإسلام ونتعدى حدوده ، وألا نتجمع باسمه أو نتلاقى على طريقه .

أما بالنسبة لليهود فليس ينافى الحرية أبدا أن يلم علم إسرائيل أخلاطا من أرجاء  
الدنيا يهجمون على الأرض المقدسة ليطردوا أهلها - العرب والمسلمين - ويرحتوا مكانهم .  
واما بالنسبة للنصارى فلا يجوز أن يفرطوا فى وصايا دينهم ، بل عليهم أن يستوحوه  
سياستهم الخاصة وال العامة ، وهم عندما يتقيدون بهذه القيود الدينية أحرار أحرار !!

والكيل بكيلين على هذا النحو الأعمى عمل بين الخبر والضغف ولا يزداد مع  
الأيام إلا انكشفا ولم تحف بواكيه من قديم على مجددى الإسلام ومنهضى أمته من  
عشرتها .

كتب الأستاذ أحمد أمين عن الشيخ جمال الدين الأفغاني :  
« ما تعاليم السيد في كلمة ؟ وما أغراضه في جملة ؟ »

يقول « لوثروب ستودارد » الأمريكى : إن خلاصة تعاليم جمال الدين تنحصر فى  
أن الغرب مناهض للشرق ، والروح الصليبية لم تبرح كامنة فى الصدور بين أهله كما

كانت فى قلب بطرس الناسك ، ولم يزل التعصب كامنا فى سياسته ، التى تحاول بكل الوسائل القضاء على أى حركة يحاولها المسلمون للإصلاح والنهضة .

ومن أجل هذا يجب على العالم الإسلامي أن يتحدى لدفع الهجوم عليه وليستطيع الذود عن كيانه ولا سبيل إلى ذلك إلا باكتناء أسباب تقدم الغرب والوقوف على عوامل تفوقه ومقدراته » .

ويقول « جولد زيهر » : « إن جمال الدين كان - كما يرى براون - فيلسوفاً كاتباً خطيباً صحفياً ، وفوق ذلك كان سياسياً مسلماً ، يرى فيه محبوه وطنياً كبيراً ويرى فيه خصومه مهيناً خطيراً ، وكان له أثر بالغ في النزعات الثورية التي حدثت في عشرات السنين الأخيرة على الحكومات الإسلامية المتأخرة ، وكان يرمي إلى تحرير الملك الإسلامية من السيطرة الأوروبية ، وإنقاذهما من الاستغلال الأجنبي ، وإلى ترقية شئونها الداخلية بالإدارات الحرة المنظمة ، كما يرمي إلى تكوين جامعة تنتظم الحكومات الإسلامية ومنها إيران الشيعية لتتمكن بهذا الاتحاد من منع التدخل الأوروبي في شئونها » .

ويقول السيد جمال الدين عن نفسه : « لقد جمعت ما تفرق من الفكر ولمت شعث التصور ونظرت إلى الشرق وأهله ، فاستوقفتني الأفغان وهي أول أرض مس جسمى ترابها ثم الهند وفيها تشقق عقلى ، فإذا كان بحكم الجوار والروابط ، فجزيرة العرب ، من حجاز هو مهبط الوحي ، إلى اليمن ، ونجد ، والعراق ، وثم بغداد وهارونها وأماؤونها ، والشام ودهاء الأمويين فيها ! والأندلس وحمراؤها ، وهكذا كل صقع ودولة من دول الإسلام وما آل إليه أمرها ، فالشرق شرق ، والغرب غرب ، فخصصت جهاز دماغي لتشخيص دائه وتحري دواهه فوجدت أقتل أدواه داء انقسام أهله وتشتت آرائهم واحتلافهم على الاتحاد واتحادهم على الاختلاف ، فعملت على توحيد كلمتهم ، وتنبيههم للخطر الغربي المحدق بهم » .

ويقول الشيخ محمد عبده : « أما مقصد السياسي الذى وجه إليه كل أفكاره وأخذ على نفسه السعى إليه مدة حياته - وكل ما أصابه من البلاء أصابه فى سبيله - فهو إنهاض كل دولة إسلامية من ضعفها ، وتنبيهها للقيام على شئونها حتى تلتحق الأمة الإسلامية بالأمم العزيزة والدولة بالدول القوية ، فيعود للإسلام شأنه وللدين مجده ويدخل فى هذا تقليل ظل بريطانيا فى الأقطار الشرقية » .

ومؤرخو جمال الدين كلهم يجمعون على أن له غرضين واضحين :

- ١- بث الروح في الشرق حتى ينهض بشقاوته وعلمه وتربيته ، ودعم دينه وتنمية عقيدته من الخرافات ، وأخلاقه ما تراكم عليها ، واستعادة عزته ومكانته .
- ٢- مناهضته الاحتلال الأجنبي حتى تعود الأقطار الشرقية إلى استقلالها مرتبطة بروابط على نحو ما لتنقى الأخطر المحدقة بها .

\* \* \*

لقد انتهت بالفشل التام الحملات التسع التي ساقتها الصليبية ضدنا قديما ، والتي عبأت فيها كل ما تملك من أنفس وأموال .

إلا أن الأوروبيين استفادوا من هزيمتهم استفادة حولت انكسارهم على مر الليالي إلى انتصار . أما نحن فلم ندرس أسرار هذه الحملات ؟ كيف استمكنت أول الأمر من اقتحام البلد الإسلامية ، ثم كيف تم لنا الغلب عليها أخيرا ..

لقد خرجنا من انتصار بذلك فيه أعز الضحايا لنقع في الأخطاء القديمة التي عرضتنا لضروب البلاء .

ودعك من أن الأتراك استطاعوا سحق الصليبية مرة أخرى شرقى أوروبا فإن العبرة ليست في الهزائم والانتصارات المادية الموقوتة قدر ما هي في يقظة الأم وأخذها بأسباب النهوض العقلى والنفسي !!

وقد شرع الأوروبيون يصعدون في سلم الترقي بعد انكساراتهم العنيفة أمام المسلمين من عرب وكرد وترك .

ثم عادوا يهجمون على الأقطار الإسلامية مرة أخرى بأسلحة شتى من بينها السيف حتى يكون وضعه في الرقاب مقررا للنتيجة المعركة ، أو دافعا للأمور في الطريق التي يشتهون ..

أما الأسلحة الأخرى الفعالة فما أكثرها وأفتكها ..

هناك - في العالم الإسلامي كله - المدارس التي تنشئ المسلمين نشأة أخرى يخرج منها جمهورهم بين جاهل بالإسلام أو جاحد له .

هناك المطابع التي تخرج منها الألوف المؤلفة من الكتب والرسائل لتصوغ المشاعر والأفكار صياغة تجعلها أبعد ما تكون عن الإسلام ، وأقرب ما تكون إلى النحل والمذاهب الأخرى .

هناك المؤسسات الاجتماعية والاقتصادية - إلى جانب وسائل الإعلام في جميع البلاد الإسلامية - إنها جميعاً تمشي وفق خطة مرسومة بعناية وأناه ودهاء .

والاستعمار يستعين بأدوات متباعدة ليبلغ هدفه الأخير . فقد تجد في إحدى الصحف شخصاً يعتقد الوجودية ، وهي فلسفة لا تؤمن بالله ولا تلتزم بالشريعة والأخلاق الموروثة ، وإلى جانب هذا الشخص قد تجد إمراة شيوعياً ، والشيوعية تناقض الوجودية في نظرتها للفرد واعترافها بكيانه ، ومع ذلك فإن الصليبية تستعين بالاثنين لأن كليهما كافر بالإسلام ماهر في الإساءة إليه وتضليل أبنائه .

ولا بأس أبداً أن ترى الاثنين صديقين في هذا السبيل ، ومعهما ثالث لا يدين بالإسلام ، ورابع يدين بالإسلام رسمياً ولكن عقله طبع في لندن أو باريس أو موسكو ..

والأنكى من ذلك أن دول الغرب المتنافرة ظاهراً في سياساتها تلتقي على صفاء ووئام عندما يتصل الأمر بإنجاح الخطط الصليبية في بلاد الإسلام ..

وهي خطط تعتمد على النشاط الخفي الصامت أكثر مما تعتمد على ضوضاء الإعلان وضجة التظاهرات الجوفاء التي يتلقنها بعضنا !!

وانى لو قن بأن الأصابع الخفية لأعداء الإسلام من الطول والمهارة والإحاطة بحيث تشمل القمم والسفوح ، وبحيث يمكنها أن تعبث بجماعات إسلامية ومعاهد دينية محضة كما تتصرف في ميادين المال والثقافة العامة ..

وأستطيع أن أرجع فشل بعض الجماعات الإسلامية في خدمة الإسلام إلى أن الصليبية دست عليها أعضاء من « الماسون » وغيرهم شردوا برسالتها وحادوا عن الصراط المستقيم ..

وبلغ من نفاذ السياسة الصليبية أنها وضعت بذور فرقه هائلة بين بعض المسلمين وبعضهم الآخر ، وضررت هذا بذلك ، وأحدثت دوامة من الآراء المتصاربة المتنافرة تزيد أن تفرق الإسلام وال المسلمين في لججها بعد أن يدخلوها وبهنو ..

## هذا الاستعمار الثقافي :

فلنعرف - طوعاً أو كرها - بأن الهجوم الصليبي الأخير بلغ من أقطار الإسلام في العصر الحالي ما يريد ! .

وأن ما أحرزه الآن يشبه ما أحرزه في أولى حملاته القدية عندما وضع يده على بيت المقدس وذبح في ساحة المدينة المحروبة سبعين ألفاً من المسلمين .. الكفار (!) .

لكن الحروب القدية بقيت مائتى سنة بين كروفر ..

والنجاح الموقوت الذي أدركه في ذلك العصر ليس نهاية المطاف .

إنه أول الكفاح الطويل ..

إن الخمسمائة مليون مسلم الذين يعمرون الأرض لا يزالون أشد الناس تمسكاً بدينهم ورغبة في الحياة به والموت عليه .

وهم يجاهدون الوعد والوعيد ، واللين والشدة ، بمزيد من الإخلاص لكتاب الله وسنة رسوله .

وبين الحين والحين يرميهم الاستعمار بقواه أو بدسائسه ليفتنهم عن دينهم ..

لكن الشعوب لا تفرط أبداً في إسلامها ..

وجو الحرية والشورى والدستور يبلغها ما تريده يقيناً ..

ومن ثم رأينا الاستعمار يملاً آفاق الشرق الإسلامي بغيمون الاستبداد ، ويحاول بعثة بكل ما لديه من طاقة وعلم وذكاء أن ينفذ مآربه بالمال أو بالسيف .

ولنرسل نظرة عجلٍ إلى نماذج من هذا الكفاح على مستقبل أمة وحقائق دين ، لنعرف - خلال القرن الأخير - كيف يغار علينا ؟ وكيف ينال منا ؟ وماذا كسبنا ؟ وماذا خسرنا ؟ وأين نقف اليوم ؟ وأين تتجه بنا الأحداث .. ؟

\* \* \*

## المسلمون في آخريات الحكم العثماني :

كان المسلمون في القارات الثلاث يشعرون بولاء روحى نحو سلاطين آل عثمان الذين بدوا في أزياء الخلافة ، وكأنهم حماة الإسلام والقوم على إنفاذ تعاليمه .

وقد قلنا : إن هؤلاء السلاطين ليسوا خلفاء حقاً فلم تلدهم بيعة حرة ، ولا هم من الناحية الشخصية أكفاء لهذا المنصب .

ولم تكن الظروف التي تحيط بالأمة تسمح باستخراج صحيح يطابق أحكام الشريعة ، ويقدر على مواجهة القضايا الجسمانية في الداخل والخارج ..

فماذا يفعل المسلمون ؟ رضوا بالأمر الواقع ! ورأوا أن ترقيع النظام القائم أفضل من إحداث فتوق لا تعرف عقباه .

والترقيع المطلوب يتناول نواحي شتى ، فإن الحكم الإسلامي كان صورياً في ظلال أسرة استمرأت السلطة ورعت في الشهوة ، وأحاط بها الأذناب المعينون على الفساد ، وقل حولها الناصحون الذين يحنون على الجماهير ويقيمون وزناً للصالح العام ، ويتقون الله فيما يحتلون من مناصب ..

وقد وعدت الحكومة يوماً أنها ستنزل على أوامر القرآن الكريم (!) وتتوفر الأمان والعدل لكل مستظل بلوائها من مختلف الأجناس والأديان ..

غير أن هذه الوعود تبخرت في حريق الحكم الفردي المطلق ، وأطبق الظلم على الأمة ومستقبلها لا سيما ودول الغرب تنمو وتقوى وترbus الدوائر بالخلافة المترنحة السادرة .

وحاول الرجل الذكي « مدحت باشا » أن يدخل الإصلاحات الدستورية على جهاز الحكم ، وأن يقنع السلطان عبد الحميد بأن يشرك أولى النهى معه في حكم البلاد وتحري خيرها وحراسة مستقبلها .

وأفهمه أن الإسلام يحترم الشورى ويبني عليها نظمه السياسية .

لكن السلطان الغرّ - مثل من قبله ومن بعده - كانت كلمة الشورى تؤذى مشاعره ويشعر عند سماعها كأنما لسعته عقرب .. !!

وجوزى الناصح الأمين بأن نفي ثم قتل .

ولم تبق الأمور طويلا حتى قامت ثورة جائحة أكرهت الخليفة على قبول الدستور الذي طالما رفضه هو وأسلافه . ويظهر أن هذا القبول كان على مضض فلم يجد الثوار بدا من خلعه !

ولا شك أن الثورة كانت ترجمة صحيحة لإحساس السخط العام على الحكم الاستبدادي الطائش .

بيد أن جماهير المؤمنين التي أملت في إزالة هذا النوع من الحكم كانت تريد إصلاحا لما فسد من شئون الأمة وإقامة لما تعطل من أحكام الدين وتنشيطا لما حمد من همم الخلقين ..

وما دار في خلد أحد أبدا إلا أن الثورة غضبة لإسلام الذي تاجر الخلفاء باسمه ولم يتذمروا هداه ، وأنها سترى إلى الوجود المشروعات القيمة التي فكر فيها محدث باشا وأعجزه السلاطين العميان عن إنفاذها وأنها ستتجدد شباب الإسلام وترد مطامع أعدائه . هكذا استقبل المسلمون في آسيا وإفريقيا وأوروبا الثورة التي قام بها أعضاء ( جمعية الاتحاد والترقي ) وفي طليعتهم « أنور ونيازى وشكوت » .

وعلى هذا الأساس عاصدوها وأعوانها على إسقاط السلطان وفتح البرلمان .. يقول الأستاذ محمد ضياء الدين الرئيس :

« كان فرح الناس - ولا سيما الأحرار - بنجاح هذه الثورة عظيمة فابنعت الأمال وتطلع الجميع لمستقبل زاهر وعهد مشرق من الإصلاح .

ولم يكن فرح العرب بأقل من فرح الترك أنفسهم بزوال ذلك الحكم الفردي المستبد . وكان لكلمة الدستور أثر السحر في قلب كل إنسان ظن أنه بمجرى الدستور سيقضى على كل فساد ويبدا كل صلاح .

نعم ، ظن الناس في الشام والعراق والنجاش وغيرها أن دولة إسلامية فتية جديدة قد بدأ عهدها . وأن اتحادا وثيقا بين كل الأقطار التي يتكون منها الشرق الإسلامي الأوسط بما فيه تركيا - قد طلع نهاره ..

وإذا أردنا أن نأخذ صورة من هذا الفرج الغامر الذي شمل كل قلب فلنصل إلى بعض ما قال حافظ وشوقى من شعراء مصر إشادة بالعهد الجديد وتحية لرجاله :

قال حافظ من قصيدة عنوانها «عيد الدستور العثماني» أنسدتها في حفل جامع أقيم بحديقة الأزبكية في مساء يوم الجمعة ٢٣/٧/١٩٠٩ م :

هنيئا لهم فليس بحسب الذيل ساحبه  
مشارقه وضاءه ومغاربه  
وتمت على عهد الرشاد رغائبه

وإن هي لاقاها الردى لا تجنبه  
وقامت إلى عبد الحميد تحاسبه  
مشينا إليه بالسيوف نعاتبه )

وقد زال عنه الملك واندك جانبـه  
ودل على ما تجـهـلـ الجنـ حاجـبـهـ  
ولا عصـمـتـ «عبدـ الحـمـيدـ» تـجـارـبـهـ  
دنـانـيـرـهـ والأـمـرـ بـالأـمـرـ حـازـيـهـ  
يـغـالـبـ ذـكـرـيـ مـلـكـهـ وـتـفـالـبـهـ

\* \* \*  
ولـتـ أـفـاعـيـهـ وـمـاتـ عـقـارـيـهـ  
لـجـرـحـىـ الأـسـىـ وـالـدـهـرـ تـعـدـوـ نـوـائـبـهـ  
أـوـائـلـهـ مـيـمـونـةـ وـعـوـاقـبـهـ  
تـجـلـىـ هـلـالـ الشـهـرـ أوـ لـاحـ حاجـبـهـ

هل جاءـهاـ نـبـأـ الـبـدـورـ؟  
لـبـكـتكـ بـالـدـمـعـ الغـزـيرـ  
خـ علىـ الـخـورـنـقـ وـالـسـدـيرـ

\* \* \*  
هـامـنـ مـلـائـكـةـ وـحـورـ  
الـرـوـاـيـاتـ مـنـ السـرـرـرـورـ  
ةـ النـاهـيـاتـ عـلـىـ الصـدـورـ

أـجلـ ،ـ هـذـهـ أـعـلامـهـ وـمـواـكـبـهـ  
هـنـيـئـاـلـهـمـ فـالـكـوـنـ فـيـ يـوـمـ عـيـدـهـمـ  
رـعـىـ اللـهـ شـعـبـاـ جـمـعـ الـعـدـلـ شـمـلـهـ

إـلـىـ أـنـ قـالـ -ـ مـشـيـراـ إـلـىـ رـجـالـ الثـورـةـ -  
ثـلـاثـةـ أـسـادـ بـجـانـبـهـاـ الرـدـىـ  
رـوـتـ قـوـلـ بـشـارـ فـشـارـتـ وـأـقـسـمـتـ  
(ـ إـذـاـ الـمـلـكـ الـجـبـارـ صـعـرـ خـدـهـ

ـ ثـمـ قـالـ :

فـمـنـ لـمـ يـشـاهـدـ «ـ يـلـدـزاـ»ـ بـعـدـ رـبـهـاـ  
وـقـلـمـتـ الـأـقـدـارـ أـظـفـارـ بـطـشـهـ  
وـلـمـ يـغـنـ «ـ عـبـدـ الـحـمـيدـ»ـ دـهـاؤـهـ  
وـلـمـ يـحـمـمـ حـصـنـ وـلـمـ تـرـمـ دـوـنـهـ  
وـأـصـبـحـ فـيـ مـنـفـاهـ وـالـجـيـشـ دـوـنـهـ

\* \* \*  
مضـىـ عـهـدـ الـاسـتـبـداـدـ وـانـدـكـ صـرـحـهـ  
لـكـ اللـهـ يـاـ (ـ تـمـوزـ)ـ إـنـكـ بـلـسـمـ  
فـدـيـنـاـكـ مـنـ شـهـرـ أـغـرـ مـحـجـلـ  
تـقـابـلـهـ الـأـعـيـادـ فـيـ الـأـرـضـ كـلـمـاـ

إـلـىـ آـخـرـ الـقـصـيـدةـ .

أـمـاـ شـوـفـىـ فـقـدـ قـالـ :

سلـ «ـ يـلـدـزاـ»ـ ذـاتـ الـقـصـورـ  
لـوـ تـسـ تـطـيـعـ إـجــابةـ  
أـخـنـىـ عـلـيـهـاـ مـاـ أـنـاـ

\* \* \*  
أـبـنـ الـأـوـانـسـ فـيـ ذـرـاـ  
الـمـتـرـعـاتـ مـنـ النـعـيمـ  
أـبـمـ رـوـاتـ عـلـىـ السـوـلاـ

إلى أن قال :

إلى آخر ما قال :

وفي قصيدة أخرى مطلعها :

بُشْرَى الْبَرِّيَّةِ : قَاصِيَهَا وَدَانِيهَا  
قال :

**قال :**

يا شعب عثمان : من ترك ومن عرب  
صبرت للحق حين النفس جازعة  
نلت أمالك اللائي ظفرت بها  
ما بين أمالك اللائي ظفرت بها

\* \* \*

المرتدون ..

بهذه المشاعر الحارة النابعة من قلوب مؤمنة استقبل الشوار و هش لهم الأحرار  
وارتقت الشعوب الملهوفة صفحة نيرة جديدة في تاريخ الإسلام ..  
ولم يكن أحد يتوقع المأسى الخبوعة في أطواء الغد المجهول .  
أكان الاستعمار اليقظ الماكر يدع الأمور تأخذ مجرها على هذا النحو ؟ .

كيف يأخذ لنهاية جديدة يستعيد بها الإسلام قواه ؟  
و عملت القوى الخفية عملها في الاتصال بقادة الثورة ، لجر أعنائهم ناحية أخرى .  
ألم نقل في كتاباتنا السابقة أن الصليبية تعتمد على نشاطها الخفي أكثر مما تعتمد  
على الاستعراضات المشكوفة ؟

وأن منظماتها السرية - هي الصهيونية - تعمل على نسف الإسلام وبعثرة أنه شَنَرَ مَذْرَ (١) .  
حسبها أن تضع يدها في غفلة من الجماهير المسحورة على نفر من القادة وأن  
تدفعهم إلى ما تريد لينعكس على المسلمين ما يبتغون !!  
وذاك ما صنعته مع قادة « الاتحاد والترقي » !!

إن الرجال الذين أيدتهم الأمة وهم يستردون لها حريتها من السلاطين الغاصبين  
سرعان ما تحولوا إلى حرب على الأمة ودينه وحرياتها أكثر مما فعل سلفهم السيئ .  
وما زالوا ماضين في سياستهم الجديدة حتى أوردوا أمتهم - من ترك وعرب وكرد  
وهنود - المهالك .

يقول الأستاذ الرئيس :  
« إن الكوارث الكبرى التي كانت ستصيب الدولة بعد قليل . والفشل الذريع الذي  
كان سيمني به الحكام الجدد - كان ذلك كله نتيجة أخطاء متعمدة ، وثمرة لسياسة  
ضالة ، وعاقبة اتباع مبادئ قد استوردت من الخارج وأريد تطبيقها بالقوة مع عدم  
ملاءمتها لطبيعة الأمة وعدم اتفاقها مع تطورها التاريخي .

ذلك أن أعضاء جمعية الاتحاد كانوا في الغالب من شباب تلقى تعليمه في بيئات  
الغرب . وقضوا شطرا من حياتهم في عواصم أوروبا فنشاؤا مفتونين بنظم الغرب  
وثقافته ، وحسوا أدمغتهم بنظريات ومبادئ لا تصلح للتطبيق في غير موطنها .  
كما أن من الحزن أن معرفتهم بالإسلام كانت ضئيلة ، وأن فهمهم لحقيقة مبادئه  
أو لطبيعة أمتهم كان مضللا أو على غير أساس .

ومن الثابت أن « جمعية الاتحاد » كانت خاضعة لتأثير الجمعيات « الماسونية »  
وكان نفوذ اليهود غالبا وظاهرا وسط محيط تلك الجمعية ، فاليهود أمدوا الحركة بالمال  
وعاونوها ب مختلف الوسائل . فكانت فلسفة تلك الحركة إذن خليطا من مبادئ غربية  
نظيرية . وعواطف عنصرية ضيقية ونزاعات سياسية مخربة .

(١) أي في أي ناحية .

ولهذا ، فإن الحركة - في الأمد الطويل - لم يقدر لها النجاح بل أصابت الأمة بصدمة شديدة من خيبة الآمال . وكانت في النهاية كارثة أطاحت - ليس فقط بالنظام الجديد ورجاله - بل بالدولة كلها .

وكادت تطيع بتركيا نفسها كامة أو كدولة مستقلة لو لا جهود قام بها في آخر لحظة رجال جدد .

كانت الأفتان اللتان أودتا بالحركة هما : اتجاهها غير الإسلامي ونزعتها العصبية القومية الضيقة .

فقد عمد رجال العهد الجديد إلى إهمال شأن الدين ، وأثروا أن يتبعوا سياسة مدنية أو زمنية أو بصراحة « لا دينية » وهذه إحدى التمرات المباشرة لاتصالهم باليهود .

كما أنهم بذلوا كل الجهد لإحياء العصبية القومية ، وبرزت فكرة « التركية » والاعتزاز بالأصل التركي ، وعملوا على صبغ الدولة كلها بالصبغة التركية » .

\* \* \*

ماذا كسب رجال الاتحاد والترقي بخيانتهم للإسلام ، وانحرافهم مع التيارات الأجنبية الضاغنة عليه الكائدة له ؟

كسبو اختفاء الدولة التركية نفسها مع مصاف الدول العالمية الكبرى . واستحالتها إلى دويلة مسكينة مغمومة الشأن .

وكان تناقضهم للدين انسلاخا عن شارة مجدهم وابتعادا عن مصدر شرفهم وقيمهم فإن المسلمين تحملوا الكثير من الأتراك ، لا لشيء إلا لاخوة الدين فقط !!  
ونسأله : أكان هؤلاء الاتحاديون عندما ثاروا يجرأون على إعلان ضيقهم بالإسلام وعزمهم على إقصائه ؟

إن الأمة - لو شمت منهم رائحة لهذا الاتجاه - لضررتهم بالنعال في شوارع إسطنبول ..

بل لقتلهم جنود الجيش أنفسهم ، وفشل الثورة ، وبقى الخليفة المعلول !  
ولكان بقاوه - على سوئه - أفضل عقبى من المصير الزرى الذى انتهى إليه أمر الدولة على أيدي إخوان الإسلام من أولئك الثوار الطائشين ..

\* \* \*



## الكافح فى مصر :

ولنترك ثورة أفلح الاستعمار فى إحباطها عن طريق الدس والغش لمنظر فى ثورة أخرى كانت أسبق منها وأشرف لم يجد الاستعمار بدا من إطفائها بقوة السلاح .. تلك هى الثورة العرابية ..

وإنى لأفکر : ماذا كان يتم لو أن ثورة الزعيم أحمد عرابى نجحت واستقر لها الأمر ؟ كانت ستقوم دولة عربية إسلامية كبرى تشمل وادى النيل كله مصر والسودان وأوغندا وإرتيريا ..

فإن السلطان المصرى كان يمتد حتى منابع النيل ويشمل فيما يشمل هرر ومصوع . رقعة فيحاء متكاملة اجتماعياً واقتصادياً وسياسياً إذا واتتها ظروف الحياة الراسدة تكونت دولة من أقوى دول البحر الأبيض ، وكان لها في العالم كله صوت مسموع ، وأحمد عرابى الذي قاد الثورة رجل معروف بالإيمان والتقوى .

والرجال الذين عاونوه كانوا من أهل الذكاء والاستقامة ، من مدرسة جمال الدين الأفغاني وفيهم محمد عبده بلسانه وقلمة ورأيه ..

والذى اتفقت عليه الكلمة هو إقامة حكم دستورى تتجلى فيه إرادة الأمة وتعاون فيه الكفaiات العظيمة وتنتفى منه مصائب الاستبداد السياسى وما جره على المسلمين من بوار ومعرة ..

أى مستقبل سعيد ينتظر الإسلام إذا قامت هذه الدولة ؟  
دولة سيشيع فى ربوتها العدل الاجتماعى ، وتوطد فى أركانها الحريات السياسية ،  
ألم يقل عرابى للخدیو : إننا لسنا عبیدا ، ولن نورث بعد اليوم !!  
وشعرت الصليبية بأن الزمام يفلت منها إذا لم تسارع إلى العمل .

وتحركت إنجلترا تقف إلى جانب الخديوى ضد الشعب المطالب بحقوقه الدستورية .  
ومضحك المبكي أن الإنجليز والفرنسيين ، وأمثالهم يحملون لنا - عشر المسلمين -  
حريات معينة ، الحرية الشخصية التى تبيح لصاحبها دون قيد أن يتصرف كيف يشاء ،  
يزنى ، يسكر ، يكفر .

أى حرية نبذ الإسلام واطراح تعاليمه وتعدى حدوده !!  
أما الحريات السياسية والاجتماعية التى قام أحمد عرابى بترسيخها فى وادينا هذا ..  
فإن الإنجليز لا يطيبون نفسها بحصولنا عليها ، وهم يعلّون علينا الحرب كى نحرم منها .

ومن هنا نلمح سفيرهم إلى جانب الخديوي توفيق يشد أزره كى يرفض مطالب الشعب ، ويشترك معه فى مجادلة القائد الباسل الذى ضاق ذرعا بالاستبداد والجور ، وذلك فى ساحة « عابدين » .. !!

ولم يشعر بالعجب لسلوك هذا الإنجليزى المتطفل السمج !!  
ترى لو أن السفير الإنجليزى فى باريس انضم إلى جانب الملك لويس ضد رجال الثورة وحاول إقناعهم بالحسنى أو بالشدة أن يتراجعوا فى مطالبهم وأن يدعوا هذه الشعارات التى جاءوا بها أكان يترك حيا ؟

كلا ، كان سيقتل . ويدهب دمه هدرا ، ما يجرؤ أحد على ذكره ..  
وكان الفرنسيون يضلون فى طريقهم محققين أهداف ثورتهم دون أن يشعروا إلا أن كلبا عوى يعترض حفهم فى الحياة فأخرس إلى الأبد .  
لكن السفير الإنجليزى فى مصر يعترض حق أمة مسلمة فى الحياة ، وهذا - فى منطق الصليبية - عمل مشروع .

ولو أن أحدا مسه بسوء لقالوا : يسُوع قتل مرة أخرى ، ولن ترضى السماء فداء له إلا قتل أمة بأسرها ؟؟

ولم الافتراض ؟ إن حمارا ( بتشدد الميم ) مالطيا أحدث بعض الشغب ، وناله بعض الأدب كان السبب المباشر لضرب الإسكندرية بقذائف الأسطول . وكان بداية الطريق المشئوم للاحتلال الإنجليزى للمبيت .

وعرابى - مهما كان مخلصا قويا - أعجز عن مقاومة القوى الكثيرة التى كادت له فى الداخل ، وهجمت عليه من الخارج .

ولكننا لا نزال ننظر بإعزاز وتكريم للمبادئ التى ناصرها .  
والتي جادل فى ساحة عابدين عنها ..  
وفشلت الثورة العرابية .

ودخل الإنجليز مصر ، وما لبثوا حتى أضعوا السودان ، ووضعوا سياسة فصله عن دولة النيل الكبرى ، ثم ضاعت أوغندا ، وتبعتها إرتيريا ، واطمأنت الصليبية إلى موت هذه الدولة الكبرى قبل أن تولد ، ولعق الإسلام مرارة هذه الهزيمة فى سكون !! ..

\* \* \*

وفي آسيا كان المسلمون ينافحون عن وجودهم ، ويدأبون على تثبيته ، ويقاومون إنجلترا فى الهند ، وهولندا فى جاوة كى يتخلصوا منهما ..

ونجحت ثورة التحرير في أندونيسيا ، ونال ثمانون مليونا من المسلمين استقلالهم .

فهل ترك الصليبية هذه الجموع الكثيفة من الناس تبني مستقبلها في هدوء ؟

لا ، إن الضباب الذي خيل إلى السذج أنه انجلٍ عاد أشد ظلمة !

نشرت جريدة منبر جنيف - وهي أكبر صحيفة تصدر بالفرنسية في سويسرا - هذا الخبر<sup>(١)</sup> في ١٥/٢/١٩٦٢ بقلم « جاك موتوا » قال : « إن هولندا طول مدة استعمارها لم تجرؤ على تشجيع التبشير المسيحي علانية خشية رد الفعل بين المسلمين ، ولا سيما في الجيش الأندونيسي الذي يعتبره المبشرون النصارى الآن أعظم حقل لنشر المسيحية بتأييد من الحكومة .. إذ أنها قدمت للكنائس البروتستانتية ومؤسساتها تزويداً قدره ٢٦٠ راعياً مسيحياً من القسسين البروتستانت يوظفون ليعملوا بين صفوف الجيش بكل ما يلزم لهم ، وإن العمل جار الآن على قدم وساق للإسراع في طبع الأنجليل لأندونيسيا ولا سيما بجاوة ، وأن هناك كلية بروتستانتية جامعية افتتحت أخيراً في جاكرتا .

وأنه يوجد في بالانج ( جاوة الشرقية ) وفي جاكرتا « قلعة الإسلام » مدرستان مسيحيتان لتخریج المبشرين والقسسين ..

ويختتم الكاتب مقاله بقوله :

فيتمكن إذن أن نأمل تعزيز روح الغزو التي تبدو بين المسؤولين عن الكنائس البروتستانتية في جاوة ، وهي إحدى الزوايا النادرة في العالم حيث يوجد مسلمون يخرجون من دينهم لاعتناق العقيدة المسيحية ..

ولا شك أن هذه الروح تساعد على سرعة تقدم نشر الإنجيل هناك » .

ومع هذا المقال صورة لفتاتين أندونيسيتين تحملان البنادق ( في الجيش ) وقد كتب تحتها « الجيش هو أكبر وأوسع حقل لنشر المسيحية » ...

\* \* \*

ونحن نعرف أن اتحاد الكنائس المسيحية وضع خطة لتنصير أندونيسيا خلال خمسين سنة ، ونشرنا في كتابنا « دفاع عن العقيدة والشريعة ضد مطاعن المستشرقين » تفاصيل الخطة الصليبية المعدة ...

(١) ترجمة الدكتور زكي على ، وأرسله إلى المهندس محمد توفيق أحمد صاحب دار التبلیغ الإسلامي الذي بعث به إلى مجلة « الاعتصام » - لسان أهل السنة في القاهرة - فنشرته تحت عنوان « صحفة غربية تتهم أندونيسيا بنشر المسيحية » !! والحرر الفاضل لا يعرف حقيقة ما يقع في تلك البلاد !!

ولكن يبدو أن الشيوعية تؤمل فى « بشفة » البلاد كلها قبل هذا الأمد !!  
وقد قرأنا للرئيس « أحمد سوكارنو » إعجابا بالغا بالماركسية ، وكلاما صريحا فى  
أن مبادئها أصلح من غيرها للشعب الأندونيسى !!  
ومن حق كل مسلم أن يسأل : أهذا هو حصاد الجهاد الإسلامى ضد هولندا ؟  
إن الإسلام الآن بين شقى الرحمى فى هذه البلاد البائسة ..  
إنه لا يستفيق من طعنة فى اليمين حتى تعاجله طعنة من اليسار !!  
جهود الكنائس متلاقية على تكفير أكبر عدد من المسلمين فى أسرع وقت ممكن  
وجهود الحمر متصلة لنشر البرامج الحمراء فى كل ناحية .  
والإسلام هو الخاسر هنا وهناك .

\* \* \*

ورأى فريق كبير من مسلمى الهند أن يقيموا لهم دولة إسلامية مستقلة عن الهند  
الوثنية .  
والواقع أن ما حدث للإسلام والمسلمين فى الهند كانت نتيجة محتملة للسياسة  
الإنجليزية التى سيطرت على أحوال الهند كلها أربعة قرون .  
لقد بدأ الإنجليز احتلالهم الاقتصادى والعسكرى للهند ، والمسلمون فيها هم  
الحكام المطاعون ، وما زال نجم المسلمين يأفل هناك فى ظل الناج البرിطانى حتى  
أصبحوا رعية مضطهدة وجمهورا مضيئا لا يملك من الأمر شيئا .  
وهل كان يتوقع غير ذلك من إنجلترا ؟

وزاد الطين بلة أن الدهاء الاستعمار الإنجليزى تفتق عن حيلة بارعة لبعثرة القوى  
الإسلامية وتفتيت مقاومتها وشغل بعضها ببعض .  
فاستولت على رجل مشعوذ يزعم أنه يوحى إليه !! وأيدت أنه نبى جديد للأمة  
الإسلامية ومكنت لأتباعه من تولى المناصب الكبرى .  
ذلكم هو غلام أحمد مؤسس القاديانية ، وهى نحلة استعمارية تخدم إنجلترا خاصة ..  
فلما مال كثير من المسلمين الهنود - الذين أحسوا خطرًا على وجودهم الدينى تحت  
سيطرة الهندوس - إلى إقامة حكم إسلامى يحيون فى ظله أمميين على عقيدتهم  
وشرعيتهم ، سارعت إنجلترا إلى إنشاء باكستان وتقليل القاديانيين أهم مناصبها .

وبذلك ولد الحكم الإسلامي في باكستان ميتاً فليس هنالك نظام إسلامي قائم ، وإنما هنالك مسلمون حيري يسعون إلى توطيد مستقبلهم بشق النفس ولا تقطع عنهم المؤامرات الخفية والجلدية .

وعند انقسام الهند الكبرى إلى هند وباكستان تعرض المسلمين الأبراء إلى مذابح شنفاء ، بادت فيها شعوب إسلامية بأسرها ، وذهب أدرج الرياح كل ما تملك من مال ، وما تعزز به من عرض ..

ولا تقل خسائر المسلمين في فترة التقسيم المشؤومة عن مليون قتيل ، أما خسائرهم المالية ففوق الحصر .

وأسدل على المأساة كلها ستار رهيب لا لشيء إلا لأن الأمة الإسلامية أمة يتيمة ليست لها أبوة روحية تأسى لأنّها ، ولا فكرية تحتمى بحضنها ، ولا شك أن إنجلترا سر هذه المصائب المتلاحقة !!!

\* \* \*

### البعث وحقيقة:

ونعود من هذه الرحلة الكثيبة إلى العرب مرة أخرى .

إن الأمة العربية هي دماغ الإسلام وقلبه ، وإذا كانت دسائس الصليبية في أنحاء العالم الإسلامي تستهدف الفتنة والإضلال ، فهى تعلم أن جهودها في تلك الأطراف قد تبوء بالفشل التام إذا قيضاً للعروبة نهضة جديدة تلم شملها وتتعش رسالتها ، وتدعم قيادتها النفسية والفكرية للمسلمين في المشارق والمغارب .

ومن ثم نجدها تحشد قوى ثقافية واقتصادية وسياسية هائلة لإبعاد العرب عن الإسلام وتهوين مبادئه في أعينهم .

وارخاص الإسلام لدى العرب وصرفهم عن شرائعه وأدابه ومناهجه وغايياته أمر يحتاج إلى مهارة واحتياط وخبرة .

وتلك كلها وسائل مررت الصليبية الحديثة على استخدامها وطالما قررت عينا بنتائجها .

ولعل آخر ما وصل إليه الذكاء الاستعماري خلق ما يسمى بالبعث العربي !! وهذا البعث العربي يقوم على فلسفة تستحق التدبر .



إنه يقول للاستعمار : احضر أن تتدخل في شأنى ؟ ماذا تريد ؟ تريد أن تحملنى على الكفر بالإسلام وإهمال كتابه وستته ؟ إننا نحن العرب الأشاوس نكره أن يحملنا أحد على ما يريد ! سنكفر بالإسلام كله من تلقاء أنفسنا فلا تتدخل فى شئوننا !!  
وإذا كان القتيل ينادى قاتله السكون لأنه سينتحر وحده فماذا يبغى القاتل ؟  
إن هذا ما فعله حزب البعث العربى بالأمة العربية .  
محمد رجل من عباقرة الأرض وليس من حملة الوحي .  
والحضارة الإسلامية نهضة جنس ذكى أراد أن يتبوأ مكانه فى العالم وليس أثر دين سماوى يتحرك بهداية الله .  
ماذا ينشد الصليبية غير هذا ؟

تجريد محمد من النبوة ، وتجريد دينه من أسانيد الوحي فى الوقت الذى يظل فيه موسى نبيا مقدسا عند اليهود ، وعيسى أكبر من نبى إنه إله فى الأرض والسماء يقدسه النصارى . ويقدسه « ميشيل عفلق » زعيم هذا البعث العربى !!  
ولقد تناولنا فى بحث مستفيض لنا « حقيقة القومية العربية ، وأسطورة البعث العربى » وأظهرنا خبيئة هذه الغارة التبشيرية الجديدة .  
ولا بأس أن ثبت هنا كلاما حسنا لسلم هندى فاقه هو السيد محمد حسنى الذى تسأله عن غاية العرب فى الشرق الأوسط أهى البعث العربى أم البعث الإسلامي ؟  
وهاك كلمته :

« ويقولون : إن البعث العربى هو البعث الإسلامي ، ولا تعارض بينهما وأن البعث العربى هو قبول أقدار وقيم وتجارب وحوادث مرت بها الأمة العربية من بينها : الإسلام ، وذلك خلال رحلتها الفكرية والاجتماعية عبر القرون والأجيال .  
ويقولون : إن الإسلام أقوى تجربة عرفها الشعب العربى .

وأعظم رصيد حضارى فى تاريخه ، وأكبر عامل فى تكوينه بلا شك .  
ولكنه على كل حال « تجربة » تجربة اجتماعية تاريخية هامة لا تعنى إبطال غيرها من القيم والأقدار والفضائل ، ولا هدم ما بناه الأوائل .

بل إن الإسلام هو فى الواقع امتداد طبيعى للعوامل الاجتماعية فى الأمة العربية .  
إن محمدا رسول الله ﷺ هو الإنتاج الطبيعى . والثمرة اليانعة للحضارة العربية ، والتجربة العربية ، والعمل العربى التاريخى .

ولذلك فإنّ محمداً ﷺ هو مفخرة كلّ عربٍ ونموذج رائع لحيوية الشعب العربي واكماله ونضجه وتطوراته ومظهر للروح العربية الثورية المتحفزة المتقدمة ، المنطلقة دائمًا إلى الأمام<sup>(١)</sup> .

هذه هي الفكرة التي نادى بها زعماء البعث العربي . وقد يبدو أنها فكرة بريئة تقدمية لا تمس مبادئ العقيدة ولا تغير وضع الدين ولا تجرح روح الإسلام وأنها واضحة سهلة يسيغها العقل المتحرر والروح العربية الثائرة . وقد وقع في هذه « الشبكة » عدد كبير من الشباب الذكي ورجال الفكر في العالم العربي .

أما الرأي بأنّها فكرة ثورية بريئة لا تمس روح الإسلام فإنه لا يصح مطلقاً ، إنّها فلسفة تقطع الصلة بالنبوة والوحي والغيب وتعطى الأمة أساساً آخر هو أساس التجربة العربية والواقع العربي كما يقولون .

فهو - أي هذا الواقع - عندها الأم التي خلقت عدة بنات وبنين يحملون طبائع مختلفة . ولكنهم على كل حال أولادها وأفلاذ أكبادها وعصارتها وانعكاسها .  
أما القول بأنّها واضحة صريحة منطقية فإنّها أبعد ما تكون عن الوضوح والصراحة والمنطق لأنّها تجاهلت التاريخ الإسلامي المبني على النبوة والوحي والغيب ، وأنكرت الرسالة السماوية الأخيرة ، ولم تميز بين فضائل الإسلام وفضائل ما قبل الإسلام ، وأقامت نظرة كاملة ودستوراً مسطوراً بل أنشأت حزباً على « افتراض » وخيال لا صلة لهما بالواقع .

وفي هذه المناسبة أكتفى بنقطتين هامتين :

أولاً : الزعم بأنّ « الواقع العربي » هو أم الحوادث ، وأن التجربة العربية هي الأساس الذي تدور حوله القيم والأقدار والأهداف والمصائر والمعالم معناه القضاء على حقائق النبوة والوحي والرسالة والهدي السماوي والدستور الإلهي والتشريع الإسلامي ويجعله « تابعاً » يدور في ذلك التجربة العربية ورحلتها الاجتماعية الفكرية وتقدمها الطبيعي كما يتقدم الولد في السن ويدخل من دور إلى دور ويكتمل نموه وتنضج على مر الأيام عقليته .

إنه يعني أن الإسلام مرحلة من مراحل الحياة العربية ولكنها مرحلة هامة تستحق الإعجاب . ولها دور كبير في تكوين العقلية العربية وأن هذا الإسلام - إن ينظر إليه أو

---

(1) نقلنا هذه الأفكار والاتجاهات من كتاب « في سبيل البعث » لميشيل عفلق وغيره من المؤلفات .

يعامل - فعلى أساس أنه جزء من أجزاء الفكر العربي وتجربة من تجارب الأمة العربية لا على أساس أنه وحى منزل من الله ودستور سماوى خالد للبشر لا يقبل التغيير والتعديل ، ولا يحتاج إلى « زيادات » وملحقات كى يساير الزمن ، فإن الإسلام - فيما نعتقد - دين يسابق الزمن وينظر إلى شئون العالم بنور الله العليم البصير القدير العزيز الحكيم الواسع لا بنظرة الإنسان المحدودة القاصرة .

إن تفكير حزب البعث العربي معناه قطع صلة الشعب العربي عن معين النبوة الصافى الفياض ، وعد الإسلام رسالة لا صلة لها بالسماء . لأن الإسلام الذى لا يكيف الحياة بل تكيفه الحياة . الإسلام الذى لا يوجه الأحداث بل توجهه الأحداث .

والإسلام الذى لا يكون الشعور والعقلية ونظرة الشعب إلى الحياة والأشياء بل يكونه شعور الشعب الأصيل المتزايد ونظرته إلى الحياة والأشياء بل يكونه شعور الشعب الأصيل المتزايد ونظرته إلى الحياة والأشياء ، هو الإسلام الذى لا حاجة لنا به . إنه إسلام مغشوش مدلس وليس هو الإسلام المفقود المطلوب من البشر .

وليس هو الإسلام الذى جاء به محمد ﷺ فغير به اتجاه العالم ونفسيته وعقليته ووضع له أساسا خالدا واضحا معلوما لا حاجة لنا إلى غيره ولا نجاة لنا فى غيره . إلا أنه لا قيمة ل الإسلام فى كونه مجرد تجربة هامة أو كونه سهما كبيرا رائعا من السهام الكثيرة فى تشييد الحضارة العربية واكتمالها资料 .

إن قيمته فى أنه منزل من الله ودستور إلهى للبشر على اختلاف قومياتهم وأزمانهم . فإذا هدم هذا الأساس الوحيد ، وقطعت هذه الصلة الحقيقية أو أضعفـت فتحـت ثـغـرـة واسـعةـ بل فـتحـ الـبـابـ عـلـىـ مـصـرـاعـيـهـ لـإـلـحـادـ وـالـمـادـيـهـ ، وـظـهـرـتـ فـىـ الـعـالـمـ الـعـرـبـىـ - وـهـوـ مـهـبـطـ الرـسـالـاتـ السـمـاـوـيـةـ وـالـحـارـسـ الـأـمـيـنـ لـلـرـسـالـةـ إـلـهـيـةـ الـأـخـيـرـةـ - فـتـنـةـ عـمـيـاءـ يـذـهـبـ لـهـاـ لـبـ الرـجـلـ الـحـازـمـ ثـمـ يـصـعـبـ عـلـىـ باـحـثـ الـحـقـ التـميـزـ بـيـنـ الـحـقـ وـالـبـاطـلـ وـالـنـورـ وـالـظـلـامـ .

ثانيا : إنها فكرة لم تقم على دراسة « الإسلام » وتاريخه وأسرار انتشاره ، بل على هوس بالعروبة وشطح فى تقديرها ، فحكم التاريخ شاهد عدل على أن العرب لم ترتفع لهم راية إلا فى ظل الإسلام وأنهم لم يحققوا كل هذه المعجزات والانتصارات إلا بقوه الإسلام وأن كرامتهم وحضارتهم توطدت بعد ظهور الإسلام وانتشاره واستيلائه وتمكنه فى العقول والقلوب والضمائر والأرواح .

أما الفضائل الإنسانية العامة مثل الجود والشجاعة والشجاعة والمرءة والكرم ورجاحة العقل والشهامة والطموح وغيرها فهي ليست أساس وجود الأمة العربية في التاريخ . بل إن أساس انتعاشها وظهورها على مسرح القيادة العالمية هو دعوتها الإسلامية والرسالة الحمدية التي حملتها وتفانلت في سبيلها وقدمت بها إلى غيرها من الشعوب وهذه الفضائل - المنسوبة للعرب - تشتهر فيها جميع الشعوب وهي طبائع يولد بها الإنسان .

والإسلام بصفته دينا إلهيا وتشريعا سماويا ، وبصفته دين الفطرة أبقى على هذه الفضائل لكنه أحسن توجيهها حين وضعها في خدمة الرسالة السماوية .

إذن ليستعروبة مسألة فضائل أو مسألة صفات أو مسألة مقومات ينهض بها العرب إنما المسألة مسألة عقيدة ورسالة ودعوة وهدف .

والإسلام هو الأساس الذي قامت عليه هذه العقيدة وظهرت منه هذه الدعوة وهو الذي وضع للعرب خاصة وللعالم الإنساني عامة أهدافا معلومة خالدة ودستورا كاملا لجميع نواحي الحياة الإنسانية على اختلاف ظروفها وأوضاعها وعلى تباين أقطارها وببلادها ، وعلى تعدد مطالبتها و حاجاتها » .

ونقول : نعم وذلك مفترق الطرق بيننا وبين غيرنا من الناس . فالكافرون بالإسلام يرفضون العودة إليه ، بل يأبون الاعتراف بانبعاث النهضة عنه وبالتالي تراهم خصوما ألداء لعقائده وشرائعه وتقاليد وغاياته . المصحف في نظرهم كتاب أدب وحسب .

والرسول في فهمهم سيرة تاريخية تضم لأبطال الأساطير !! والغريب أن ذلك موقفهم من الإسلام وحده .. أما الديانات الأخرى فهي تقتصر طريقها إلى المستقبل الناضر دون تعويق أو تكذيب .

والحكومات التي قامت في ضمانت الدول الكبرى .. في أرجاء إفريقيا وأسيا تعمل على تقوية الإسلام في صمت . وعلى إحياء النّحل الأخرى في جراءة وأصرار .

والأغرب من ذلك أن مؤلاء المخاصمين للإسلام وكتابه ونبيه من العرب - بعثيين أو قوميين - يريدون مخادعة الجماهير والقول بأنهم مسلمون صادقون في إيمانهم ، وولائهم وعملهم . وهيئات : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ

بِمُؤْمِنِينَ \* يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يُخَدِّعُونَ إِلَّا أَنفُسُهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ \* فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرْضًا ﴿١﴾ .

أما من أعلن ارتداده من هؤلاء فقد كفانا شر نفاقه ، وبقى على الأمة أن تحدد صلتها به على ضوء ما تعلم من حدود الدين .

\* \* \*

وموقف مصر من الإسلام يجب أن يكشف ويعرف .. إننا - نحن المصريين - أشد الشعوب العربية حباً للإسلام وتعلقها به ورغبة في نصرته !! وفي آخريات العهد الملكي قامت حركة إسلامية رائعة هدفها الصربيع إقامة دولة إسلامية في مصر .

وقد ظاهر هذه الحركة جمهور كثيف من المثقفين وال العامة . ولم يبق ذو خلق ودين إلا انضم إليها أو عطف عليها ..

إلا أن أحداثاً كثيبة عصفت بهذه الحركة وأوقعت بها محناً متابعة ، وكان أخطر ما نزل بهذه الحركة مصرع قائدتها الشاب الجليل الجريء حسن البنا ، ناصر الله ذكره وطيب ثراه ..

وكان مقتله في فترة تروع ورعب ، وقد طاردت السلطة الحاكمة يومئذ كل من فكر في تشيع الجنائز الدامية ، فلم يحمل جثمان الشهيد إلا بعض النساء يعاونُ ( بكسر الواو وتشديد النون ) أباء العالم المتجلد المفجوع ..

ولما كنت عضواً مؤسساً في جماعة الإخوان المسلمين التي قادت هذه الحركة الإسلامية الواسعة فقد نفيت مع غيري إلى معقل الطور ، وبدأت الحكومة القائمة تبحث جذور البعث الإسلامي .

ثم كشفت الأحداث أن الملك فاروق كان بشخصه وراء جريمة الاغتيال ، وأن ضرب الإسلام في مصر تم إرضاء لطالب أجنبية معينة ، فلم يكن عجيباً أن يكره الإخوان المسلمون الملك ، وأن يساعدوا على الإطاحة به ، وأن يجندوا أنفسهم للمحافظة على الانقلاب العسكري الذي نادى بإبعاده ..



وتحول الانقلاب إلى ثورة شاملة بفعل عناصر كثيرة ، كان الإخوان المسلمين بلا ريب أبرزها ، بل لقد حسب البعض أن الإخوان هم صانعو التمرد في الجيش والتأييد في الأمة .. ولهم يكن يدروى إلا الله ما يخبئه الغد من شئون وشجون ... !!!

\* \* \*

### الأسس الإسلامية للثورة :

وقامت في مصر ثورة ٢٣ يوليو سنة ١٩٥٢ إثر غليان شعبي طافح ضد فساد النظام الملكي ومساوئ الاحتلال الإنجليزي الذي كانت له - ب رغم الاستقلال - قوات كبيرة معاونة على صفاف قناة السويس .

ومع اندلاع الثورة تفتحت أمام عريضة في قيام مصر بواجبها العظيم نحو تحرير أرضها ، والتكاتف مع المجاهدين الأحرار في كل بلد لتطهير الشرق من أدران الاستعمار . وبديهي أن يكون الإسلام باعث هذه الانطلاقة الكبرى وأن يكون تجديد رسالته وإحياء أمته الغاية القصوى من نشاط التأثيرين .

ففي « فلسفة الثورة » للرئيس جمال عبد الناصر أبان أن الخطوات التي تسبق هذه الغاية معاير فحسب أي : وسائل تسلم إلى ما بعدها !!  
وعندما نتابع الكتابات الدالة على اتجاه السير نرى توكيدا لهذه الفكرة إذ يقول الرئيس في مقدمة كتاب « الدعوة التحريرية الكبرى » !

« لقد استطاع الرسول الكريم أن يجعل دعوته مثالاً لكل الدعوات ، ومن ناراً لمن أتى بعده من المصلحين ، فقد كان خاتم الأنبياء ، وأخر المohى إليهم من المرسلين فجعل من حياته دستوراً للحاكمين ، ومن سيرته شاخصاً يهتدى به الأحياء على مر الأجيال والأعوام ... .

إن في الدعوة الإسلامية دروساً وعبرًا ، فلم لا نتتخذ منها واعظاً ومرشدًا ؟ لم يشق بعضنا عصا الطاعة على بعض ؟ ولم نفترق في سياستنا وأهدافنا ومثلنا ؟  
لم لا نهتدى بهدى الإسلام عندما نضل الطريق أو تشتبه علينا الأعلام ؟  
أيها العرب ، أيها المسلمون ، أطیعوا الله وأطیعوا الرسول بأن تكونوا يداً على من عاداكم ، مساملين لمن سالكم ، ولا تتفرقوا ولا تهنووا فأنتم الأعلون ... ».   
ويقول الرئيس - جمال عبد الناصر - سنة ١٩٥٤ (١) :

(١) في تقديم كتاب « العدالة الاجتماعية وحقوق الفرد » سنة ١٩٥٤ .

« ونقف نحن العرب والمسلمين في هذا الجانب من العالم نشهد الصراع الذي يدور بين هذه المذاهب المادية والمبتدعة ، ونرقب المعارك الناشبة بين بعض الشعوب وحكوماتها حول تلك المذاهب ، فنعجب أشد العجب .

لأن مشكلة الفرد والجماعة التي حيرت كل المفكرين وال فلاسفة في أوروبا منذ قرنين أو منذ قرون قد وجدت الحل الصحيح في بلادنا منذ ألف وثلاثمائة سنة .

منذ نزل القرآن على محمد بن عبد الله يدعو إلى الأخوة الإنسانية ، ويفصل مبادئ العدالة الاجتماعية على أساس من التراحم ، والتكافل الأخوي ، والإيثار على النفس في سبيل النفع العام للجماعة ، من غير طغيان على حرية الفرد ، ولا إذلال له ولا إنكار لذاته .

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ ﴾ (١) .

فليكتف المفكرون بما بذلوا من جهد .

ولا يبحثوا منذ اليوم عن حلول أخرى لمشكلة الفرد والمجتمع ..

إن عندنا الحل ... هكذا قال جمال عبد الناصر غداة الثورة - الحل الأول .. الذي نزل به الوحي على نبينا منذ ألف وثلاثمائة سنة ، هو الحل الأخيرة لمشكلة الإنسانية .. » (٢) .

(١) التحل : ٩٠ .

(٢) الذين يعرفون جمال عبد الناصر ، والذين استمعوا له وهو « يخطب » في مناسبات شتى ، يوقنون بأن هذه المقدمات وأمثالها كتبت للرئيس الراحل ولم يخط هو حرف منها .  
وأنا أعرف كاتب هذه المقدمات أو كتابها ، وهم رجال مؤمنون رضوا أن يساندوا كل من يحقق أغراضهم ويخدم مثلهم ، ولم يروا حرجاً أن يمضى رئيس الدولة ما كتبوا ، بل لقد سرهم ذلك . وكم من جنود مجاهولين ينصرؤن عقائدهم بهذا التنكر !!

وليت الرجل الذي تسم قمة الثورة كان عند حسن الظن ، لقد كان صلحه مع الإسلام مغشوشاً ، وانتسابه إليه دعوى .. وحسب .

على أتنا بهذا التوضيح نبغى توكييد حقيقة فدّة ، إن الجماهير التي هفت مرحبة بالثورة كانت واثقة من أنها ثورة إسلامية شجاعية ، وأن قادتها كانوا إما من الإخوان المسلمين ، أو من المعجبين بدعوتهم ، وكانت زيارة جمال عبد الناصر لقبر حسن البنا إشارة إلى هذا المعنى ، كما أن توقيعه على هذه المقدمات التي أثبتناها في هذا الباب دليل على صدق ما نقول ، ولكن الأمر كما قيل قدّيا :

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلا  
ويأتيك بالأخبار من لم تزود ..!  
بتاتا ولم تضرب له يوم موعد !!



إلى هذا الكلام الجميل نستمع . . . !!

وإلى أهدافه وحدها نسير . . . !!

ومع هذا السير الفاقه لدینه ، المستظل برأيته ، نتحمل ما تطلبه حراسة الإسلام من مغامر وتضحيات .

والمصريون لا ينقصهم الإيمان ، بل هم ينسبون في طريقه انسياط الفيضان إلى مداره .

وقد كانت مصر قبل الثورة ظاهرة الاستمساك بعروة الإسلام ، بالرغم من نزعة (الفرعونية) التي نبتت في ظل الاحتلال البريطاني ، وسخرت لإحيائها قوى كبيرة .

وعن طريق حب الإسلام ، أحبت مصر العروبة واحتضنت جامعتها .

وفي سبيل مزج الوطنية المصرية بالعروبة والإسلام - استجابة لطبيعة شعبنا - ضمن جمال عبد الناصر تصريحاته الصحفية في أعقاب الثورة ما يذكر هذه الوجهة التي لا يعرف الشعب سواها .

وفي عدد خاص من مجلة «المصور» عن العالم الإسلامي كتب الرئيس هذه الكلمات شارحاً أهداف الثورة العربية في مصر ، قال :

« تهدف الثورة في سياستها العامة إلى هدفين :

الأول : أن تكون وطنية الشعب المصري وطنية مصرية ، الثاني : أن تكون قوميته قومية عربية إسلامية » .

ولا ريب أن على الهدف الأول يقوم تعاون الشعب داخل بلاده تعاوناً وثيقاً كتعاون أعضاء الجسد الواحد . فتتألف منه قوة ذاتية متينة .

وعلى الهدف الثاني يقوم تعاون الأمم الإسلامية والعربية في الخارج تعاوناً مفيدة يحقق لكل منها شخصية دولية محترمة في المعترك الدولي ، ويؤلف منها قوة مهيبة الجانب قوية الدعائم ، متضامنة في الدفاع عن عزتها وكرامتها عاملة على الدوام لتحقيق السلام العام .

وليس أجل من تعاون الأمم الإسلامية والعربية التي تشتهر في أدوار التاريخ الطويل ، والتقاليد الدينية والاجتماعية ، والتي مرت بها تجارب عدة في حياتها السياسية ، وعانت ألواناً من الشدائدين ، وتعلمت من دروس الماضي ، كيف كان النزاع سبباً فيما أصاب المسلمين من كوارث ، وكيف كانت الأطماع وضيعة الأخلاق أساساً لما وصل إليه المسلمون من ضعف أتاح للأجنبي السيطرة والسيادة والاستغلال .

ولابد للتعاون بين الأمم الإسلامية من صدق الإرادة وإخلاص النية ، فإن مجد المسلمين في الماضي حققه رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ، وأخلصوا فيما هدفوا إليه ، فأمدتهم الله بنصره ، وكانت لهم في العالم الكلمة العليا وازدهرت حضارة الإسلام بجهود هؤلاء الرجال وإخلاصهم - حتى إذا تغير المسلمون تغيرت أحوالهم - وضعف شأنهم وانهارت حضارتهم ..

فعلينا نحن المسلمين أن نعتبر بماضينا ، وأن نتعظ بغيرنا ، وأن ننتفع في نهضاتنا الجديدة بما سلف من تجارب و دروس ، وأن نضاعف جهودنا في هذا العصر الذي يفرض علينا واجبات خطيرة ، فقد أخذت الدول تتتسابق نحو القوة و نحو الرقي ، و تعمل لخير شعوبها ، معتمدة على العلم الحديث والتربية المتنية الصالحة ، فلتأخذ طريقنا نحو مستقبل مجيد يقوم على العلم والأخلاق وعلى الإخلاص وصدق العزائم ، والله مع العاملين الخصيين ... » .

وفي سنة ١٩٥٤ قال الرئيس جمال عبد الناصر مؤكداً هذا المعنى : « نحن جزء من شمال أفريقيا ، أو هو جزء منا ، بل إننا وإياه جزء من الوطن العربي الكبير الذي يمتد من ساحل الأطلسي إلى جبال الموصل ... نحن - ومنْ هناك - أخوة لأب وأم - تفرق بنا المكان و جمعتنا وحدة العاطفة وشبيجة النسب وأصالة الدين ولحمة اللغة .

في يوم من أيام التاريخ البعيد انتظمت خطواتنا في موكب الفتح من قلب الجزيرة العربية إلى فلسطين - إلى مصر - إلى برقة - إلى القيروان وفارس - إلى مرمى الموج من شاطئ الأطلسي إلى قرطبة وأشبيلية ولشبونة إلى ليون من أرض فرنسا ثم لم يعد أحد منهم بعد إلى الجزيرة لأنهم لم يشعروا قط بالغرابة في بلد نزلوه ، ولم يشعر أهل بلد نزلوه بأنهم غرباء بينهم ، وصار شاطئ الأطلسي من يومئذ هو الحد الغربي للوطن العربي الكبير .

وفي اليوم نفسه من ذلك التاريخ البعيد انتظمت خطى طائفة أخرى من آبائنا في موكب آخر من مواكب الفتح من قلب الجزيرة العربية إلى دمشق إلى حمص وحلب إلى الفرات ودجلة إلى الموصل وما وراء النهر .. ثم لم يعد أحد منهم كذلك إلى الجزيرة ولم يشعر بغربة ، وصارت جبال الموصل من يومئذ حداً آخر من حدود الوطن العربي الكبير ... ورفرت الرأية العربية على وطن العرب الممتد من بحر الهند إلى بحر الروم ومن جبال أطلس إلى جبال الموصل ، ولم تزل ترفرف بين هذه الحدود الأربعية منذ ثلاثة عشر قرناً ونيف إلى اليوم ، وإلى الغد ، وإلى يوم يبعث الله الموتى من كسرى وقيصر ولذریق وشارل ليشهدوا بما علموا .

وفي يوم آخر قريب من ذلك التاريخ انتظم خطوات موكب آخر من مواكب التعمير  
يضم أفواجا من بنى هلال وبنى سليم وبنى مرة وقبائل أخرى من عدنان وقطحان  
فتفرقوا بين حدود الوطن الأربعة يبنون الخراب ويصلون النسب ، ويتلون آيات الكتاب ،  
فلهم في كل بلد بناء باق ، ومنهم في كل أسرة عم وخال ، وفي أفواههم على كل  
مئذنة دعاء ، وباسمهم في كل حين صلاة وتسبيح ..

ولما مخرت سفن العرب عباب البحر إلى صقلية وجنوب إيطاليا لتنسخ بالحضارة  
العربية وثنية الرومان ، كان على ظهر السفائن مغاربة ملثمون من طوارق البدية ،  
ومشارقة معتمدون من أهل أنطاكية ، وينيون مرهفو القدوة من جنوب الجزيرة ،  
ومصريون سمر الوجوه من أهل وادى النيل ، وكلهم تحت الراية عرب لأن العربية  
لسانهم ، وكلهم مسلمون لأن محمدًا نبيهم .

ولما انحسرت موجة الإسلام عن الأندلس بعد أن أوهن أهلها تفرق الكلمة وهاجر  
من هاجر منهم إلى مصر وشمال إفريقيا - كان هؤلاء المهاجرون جميعا في اصطلاح  
أهل التاريخ وأهل السياسة - عربا - لأنهم مسلمون ، وفيهم الأسباني الأصل من بنى  
سردنيس ، وفيهم القوطى النسب من أبناء لذریق .

ولما انتفضت أوروبا الصليبية انتفاضة البغضاء على العرب - في القرن الخامس  
الهجري وما بعده - زحفت جموع الصليبيين في وقت واحد معا على غرناطة في  
الأندلس وعلى أنطاكية في الشام ، وعلى دمياط في مصر وعلى قرطاجنة في تونس  
لأنها جميعا في اعتبار الصليبية بلاد عربية .. !!

بلى .. قد صدقوا .. إنها جميعا بلادنا ، نحن جزء منها وهي جزء منا ،  
فليغضب اليوم من يغضب من ساستهم وكبارهم حين نقولها فقد قالوها قبل أن نقولها ..  
قالتها سيوفهم في الحرب ، وقالتها سفائرهم في البحر ، وطائراتهم في الجو .  
وقالها سفراوهم ووزراوهم في المؤتمرات والمعاهدات وخطب البرلمانات .  
وقالها علماؤهم وكتابهم في بطون الكتب وفي الصحف والمجلات .  
وقالها مثلوهم على مسارح الجد والفكاهة ..

فلماذا يغضب من يغضب حين نقول في مصر كما يقول كل عربي في بلده :  
إن شمال إفريقيا جزء منا ، ونحن جزء منه ... !

وليست هذه دعوى ندعى بها ، ولكنها حقيقة نذيعها ونحرض على توكيده معناها ...

فليعرف من شاء ومن لم يشاً أن كل بلاد تنطق العربية بلادنا ولا بد أن تتحرر بلادنا .  
وليعرف من شاء ومن لم يشاً أن المسلمين في شتى بقاع الأرض إخوة ، ولا بد أن  
يتعاون الإخوة في اليساء والشدة ..

\* \* \*

نعم لا بد أن يتعاون الإخوة في اليساء والشدة - كما قال الرئيس - وأول ما يتعاونون عليها  
إزاحة كابوس الصليبية الجاثم على صدورهم يريد خنقهم ، وتجنب أنواع الختل والغدر وشتى  
المذاهب التي تنصب حباتها في كل ناحية لعرقلة الإسلام الذي قرر المسير .. !!  
فهل يصفو الجو للعمل الإسلامي الصحيح ؟  
يظهر أن هذا الصفاء المنشود كان سرابا خادعا .  
وأن الكلمات المسئولة أخفت وراءها السم الزعاف .

\* \* \*

### الذين جادلوا بالباطل ليُدْحِضُوا به الحق

كان المؤتمر الوطني للقوى الشعبية يضم مجموعة من الأعضاء تمثل الأمة المصرية  
تمثيلا أقرب ما يكون إلى الواقع ، وما أظن تيارا من تيارات الرأي ، ولا طائفة من  
طوائف الأمة غابت عن هذا المؤتمر .

وقد تناول الناقاش فيه قضايا ومشكلات جديرة بالعناية ، واستفاضت الأحاديث  
 حول الحاضر والمستقبل استفاضة تستحق التسجيل !

وكان من قدر الله أن تتاح لي الفرصة كى أبسط وجهة النظر الإسلامية بأمانة  
وأدب ، وأن أعرض آمال الجماهير في العيش تحت لواء الإسلام عيشا يمكن للتربية  
الدينية أن تصوغ الأجيال الناشئة وتوجهها ، كما يمكن للشريعة الإسلامية أن تصبغ  
الفقه والقانون والإدارة وسائر التقاليد ..

وإننى لأشكر الرجال الكبار الذين اختارونى لاكون عضوا في اللجنة التحضيرية ،  
ثم عضوا في هذا المؤتمر .

وأمارات الشكر الصادق أن أكون أمينا في أداء الواجب ، وراعيا لحق الله جل شأنه  
 فهو ولى النعمة أولا وأخرا ...

وقد أطلت التفكير في هذا العبء الملقى على ، غير أن ما خامر نفسي من اعتماد  
على الله وثقة في عطفه يسر الأداء ومهد للقبول !

إن كثيراً من الهاشميين الذين أصابت الإسلام في الأعصار الأخيرة يعود إلى قلة الدعاة الواعدين ، وإلى القصور المستغرب في فهم الإسلام وعرضه .. وكلما رجعت البصر في أنحاء الجبهة التي تدعو الإسلام بكتابتها وخطابتها عدت وفي القلب غصة .. وأمامي وأنا أخط هذه السطور عدد من مجلة دينية أحبتها .

في هذا العدد مقال من نحو ثلاثة صفحات يرد على جريدة أخبار اليوم . علام يرد ؟ على ما نشرته تحت عنوان « حكمة اليوم » ... والمنشور - عند التأمل - كلمة حسنة للرئيس الأمريكي « جونسون » الذي خلف الرئيس « كينيدي » جاء فيها :

« نحن نؤمن بأن الله خلقنا جميعا ، أيا كان لوننا أو رأينا .. خلقنا على صورته .. لقد خلقنا جميعا وليس ببعضنا فقط .. كأبناء له » .

ماذا في هذه الكلمة البليدة يبعث على الغضب ؟ إنه يحارب التفرقة العنصرية ، ويذكر ما صنع في كتب السنة عندها أن الله خلق آدم على صورته .

وإذا قال الرجل : إن البشر قاطبة أبناء الله ، فهذا كما ورد في الأثر الإسلامي : « الفقراء عيال الله » فالإضافة هنا ليست نسبة دم أو عرق قرابة ، إنما هي إضافة حنان ورقة .

غير أن المحرر الدینی للأسف الشديد اندفع مع شعور أهوج يقول : « إن هذه الحكمة كفر صريح وشرك قبيح .. » إلى آخر ما ملأ به مقاله .. إن الإسلام يخذل ولا ينصر بهذا الأسلوب .

وكم نحتاج - نحن الدعاة - إلى دراسة كلمة « الحكمة » التي وقفنا الله عندها في قوله : « ادع إلى سبيل ربك بالحكمة » <sup>(١)</sup> .

وإذا كنت قد ألمحت إلى عيب في طريقة عرض الإسلام والدفاع عنه فمن الإنفاق وضع الأمور في مواضعها أن أكشف جانباً من الجهل المطبق في فهم الإسلام وعقائده عند لفيف كبير جداً من المستغلين بالصحافة .

واسمع ما نشرته الأخبار في ١٥/١٢/١٩٦٣

يقول المحرر النجيب : « إن أي تلميذ ابتدائي في أي دولة يدين بأى دين يعرف تماماً أن اليهود هم الذين صلبو المسيح عليه السلام (!) فاليهود هم الذين حاربوا المسيح وهم الذين صلبوه (!) .. »

(١) النحل : ١٢٥ .

هكذا يقول المحرر الذى يحمل اسم مسلما فى الصحيفة التى يشرف عليها ناس  
يحملون أسماء إسلامية .. !!

الله يقول فى المصحف الشريف : ﴿ وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾<sup>(١)</sup> .

وهذا الكاتب الذاهل يقول كلاما آخر !!

ويقينى أنه لم يتعمد الكذب .. إنه غوож للجهل العام الذى ينتظم أكثر حملة  
الأقلام فى بلاط صاحبة الجلالة ...

إنهم يعرفون كل شيء إلا الإسلام وتاريخه وأمته .

ويتهيرون كل شيء بدافع الرغبة والرهبة إلا أحكام هذا الدين وقواعدة وعلمائه  
والمدافعين عنه .. !!

ونحن لا نحترم الجهل أبدا . وكلما أوغل الجاهلون فى الغرور لم نزدد إلا استهانة  
بهم وزراء عليهم ..

\* \* \*

### في مؤتمر القوى الشعبية :

كانت حساسيتها شديدة بالظلال الملقاة على أهل الدين ، وكانت كراهيتها أشد  
لخلافات الاستعمار الثقافى التي عشت في أدمنجة كثيرة .

وكنت كبير الرجاء في تجلية الضباب الذي حجب الحق وغيّب معالله ، وكبير  
الرجاء في دفع نهضتنا إلى الصراط المستقيم فتبني على قواعدها وتنطلق من إيماننا  
ونتجه إلى، مثلنا ...

ولم أك أجهل أن لله ورسله أعداء يقتون وحتى السماء ويهشون لأى شيء عداه  
﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَرَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبِرُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

لكنى تسائلت ما قيمة هؤلاء سواء احتلت عقولهم المبادئ الحمراء أو إباحية أوروبا  
البيضاء .. ??

إنهم يعتمدون على الختل<sup>(٣)</sup> والجهل ، فلا يعتمد على الحق والصراحة .  
وقد انتهت جلسات المؤتمر .

(١) النساء : ١٥٧ .

(٢) الزمر : ٤٥ .

(٣) الخداع .

فلما أعدت النظر فيما دار بيني وبين غيري منأخذ ورد وجدتني أخطأت في بعض التصرفات ، وسمحت لقديمي أن تقع في الجبائل التي نصبها بعض الخبيثاء .. ووجدت أن تصويري لأحكام الشريعة يشوبه الإيجاز المخل في بعض نواحيه ، فرأيت أن أستدرك في هذه الصحائف بعض ما فاتني .. !!

\* \* \*

أخذت ظلال الاستعمار العسكري تتغلص في السنين الأخيرة .  
وتخلاصت أقطار كبيرة في القارتين القديمتين من جيوش الاحتلال وما تفرضه من إدلال ، وما توحى به من سيطرة مباشرة .

وبقيت هذه الجيوش في أقطار أخرى تحت أسماء مستعارة خادعة ، إلى جوار حكومات تستمتع بقدر لا بأس به من الاستقلال الإداري والسياسي ..

هل يعني هذا أن جوازية الطلق ملأ أرجاء العالم ، ومررت في صحوه شتي الأم؟ لا ، إن القوى الكبيرة المتحكمة وجدت نفسها أمام أحوال تكرهها على تغيير خططها . فتراجعت خطوات في ناحية ، واستعاضت عن هذا التراجع بالإقدام الجرىء في نواحٍ أخرى .

ومن الحق أن نقول : إنها انسحبتا تماماً من بعض البلاد التي طالما استغلتها ..

أما الأحوال التي أكرهت الاستعمار على تغيير خططه ، فهي طول المقاومة في البلاد الإسلامية وعنفها وفداحة خسائرها ، ثم اليقظات الشعبية السهلة التطوع في البلاد الوثنية الأخرى .

ولا توجد مستعمرات مسيحية بداهة ..

إن الغزو الصليبي رمى بثقله كله على بلاد الإسلام المهزومة عسكرياً وعلى المحايل الوثنية التي اكتشفها وما يشبهها من البلاد .

وقد رأيت كيف استمات المؤمنون الأحرار في قتال الغزاة الجدد على تفاهة ما بأيديهم من أسلحة وشناعة ما بأيدي خصومهم من أدوات الدمار والفتوك ...  
ومع تلاحق الهزائم على المدافعين الأبطال فقد أبوا الاستكانة .

وكلما لاحت فرصة للنضال وثبت الأسود المخونة تناضل عن عرينها .

وكان «الجزائر» المثل القريب لبطولة الدفاع إلى آخر رقم .

وقد قدم المسلمون في الجزائر مليون شهيد من الركع السجود ثمناً لطرد فرنسا واستعادة الحرية .

«مليون» شهيد مسلم .. !!

لا مليون صعلوك أو عربيد أو ملحد أو أحمر أو أبيض .

كان وصف الإسلام هو الذي يذكر في بلاغات الأعداء قبل الأصدقاء وما يدفعنا إلى توكيد هذه الصفة إلا إلحاد بعض الناس في إخفائها .

وستعلم أن هذا «البعض» هو الشمرة الحرام للاستعمار الذي نجس بلادنا حيناً من الدهر .. !!

والخلاص من جيوش الاحتلال كسب ضخم ، وخطوة لها ما بعدها ، وانكسار في قوى العدو يمكن تحويله إلى هزيمة تامة .

نصر الله الوجوه التي أنتت هذه المرحلة ! وتقبل منها جهادها الكبير ...  
وكان طبيعياً أن يتبع تحرير الوطن التفكير في تحرير المواطن .

أى في محو الظروف السابقة واللاحقة التي أرهقت الجماهير وأثقلت كاهلها وجعلتها صريعة الجهل والفقير والمرض ، ونكبتها بحكام فسقة أقاموا أنفسهم نواباً عن الله في الأرض ، لا في إقامة العدل ونشر البر ، بل في طلب الخضوع من الناس ، وجعل الولاء لذاتهم والهتف باسمهم والتسبيح بحمدهم .. !!

إن الناس حين ترکع لله تقوم بحق الخالق الذي أنشأها من عدم .

أما أن يركعوا الواحد منهم ملكته ظروف مجنونة من أعناقهم فهذا هو العجب العاجب ، وذاك ما أسميته بحق الوثنية السياسية وما كرست قلمي - مع المؤمنين بالأحرار - لفك آصاره ومحو أوزاره .

ومذ عقلت الإسلام ودعوت إليه لم أفرق بين حقيقة الإيمان وكرامة الإنسان .  
وكيف أفتق هذه من تلك وهما كيان واحد لا يتجزأ إلا في أوهام المعتوهين أو المنافقين .. ??

ولقد ألفت في السنوات العشر التي سبقت ثورة يوليو سنة ١٩٥٢ خمسة كتب استواعبت حقائق الإسلام في هذا المجال ، وصورت بأمانة اتجاه الإسلام الاجتماعي من الناحيتين السياسية والاقتصادية .

وإذا كان في هذه الكتب - وهي بعض ما ألقت قبل الثورة - عيب فهو حماس الشباب ، وغلوه في تشخيص الداء وتركيب الدواء ، وهو عيب تتطاول به أنفاس اليوم ، وتزعمه مجدها التالد ... !!

لندع ذلك الاستطراد ولننقل : إن الجهد تضافرت لتحقيق أمرين :

١- توطيد الحريات السياسية ومنع الاستبداد من إذلال المواطن واحتياح حقوقه الطبيعية .  
وذلك عن طريق دستور يقر العلاقات بين الأمة والحكومة على أساس واضحة ومبادئ مرعية .

٢- إقامة نظام اجتماعي يحقق «اشتراكية» تزيد الإنتاج وتقيم العدالة وتنشر المساواة وتكافؤ الفرص ، وستحصل شائفة<sup>(١)</sup> العلل القديمة ، الجهل والفقر والمرض ، وتفتح العيون على مستقبل أبهج ..

إن الله جل شأنه امتن على أهل مكة الأقدمين بأنه : «أطعهم من جوع وآمنهم من خوف»<sup>(٢)</sup> .

الأمان من الخوف هو قمة الحريات الإنسانية في الحقل السياسي .  
والشبع هو معقد الحريات الاقتصادية .

والويل لأمة يغشاها الإرهاب ، ويطير القلق بباب أفرادها ، أو تكتسحها الأزمات  
وتهزها المترفة ... !!

ومن حق أهل الأرض جميعاً أن يطعموا من جوع ويأمنوا من خوف وأن يوفروا لأنفسهم حكماً لا يشعرون في حضنه بقلق أو بأساء .

ومن حق المسلمين - على ضوء من تجارب ماضيهم وماضي الإنسانية جموعه - أن يؤسسوا لأنفسهم حكومة تحقق لهم تلك الأمال المنشورة ، وأن يسقطوا كل حكم يبعدهم عن تلك الأمال .

وذلك ما رمزاً إليه بحرية المواطن بعد حرية الوطن .  
بيد أن هذه المطالب الأصيلة المقدورة ينضاف إليها شيء آخر ..  
أن الاستعمار الذي جثم على صدر الإسلام وأمته الكبرى عشرات السنين هنا  
ومئات السنين هناك لم يكن يلهو طوال هذه المدة .

(١) أصلها . (٢) فريش : ٤ .

إن السخا<sup>(١)</sup> الهائلة الكامنة في ضميره جعلته يفعل الأفاعيل بهذا الدين والمتمنين إليه .

إنه يريدمحوه بالطريقة الباردة الماكرة التي انتهى إليها تفكير لويس التاسع ، وسواء تم ذبح هذا الدين بسكين أو بغير سكين فالمهم إزهاق روحه آخر الأمر ، وسوف يثار الصليبيون الجدد لهزائم أسلافهم القدماء ، ويبلغون مالم يبلغوه .

وامتلك الغرزة مقاليد الحكم وشرعوا بغيرهن التقاليد والقوانين والأفكار والأحوال ، ففصلوا الإسلام عن التعليم العام ، وفصلوه عن القضاء ، وفصلوه عن أداب البيت والشارع والسوق .

أخذوا يطروحون شعب الإيمان في زوايا الإهمال شعبيةً بعد أخرى .  
لا بل أخذوا ينشئون أجيالا تتبرم بتتكليف الإسلام وتجادل في قيمتها وتماري في جدواها .

\* \* \*

### هذه العوائق :

وبدأت الثمرات المرة تظهر في الأرض المستباحة ! فهذا شخص مسلم - بالوراثة - يتساءل :  
لم تكون الخمر حراما ؟ لم يكون الزنا حراما ؟ لم تجب الصلاة ؟ لم يجب الصيام ؟؟  
والغريب أن هذا الشخص المسوخ يقول لك ، إنه مؤمن بالله ..

فإذا حاولت أن تتحسس أثرا ما لهذا الإيمان لم تجده شيئاً قط غير الدعوى العريضة إن ذلك ما علموه إياه . إنهم لم يقولوا له : أكفر بالله دفعه واحدة ولكنهم وضعوه على أول الطريق . بعدهما انتزعوا منه احترام الإسلام والاهتداء به واستحياءه الوجهة المقبولة في الحياة .

وشخص يلقى الدنيا بهذا الإيمان المزعزع سرعان ما تختطفه المادية الجدلية التي تقوم عليها الشيوعية ، أو المادية الاجتماعية التي تقوم عليها الحضارة الغربية ومن هنا ترى الأجيال الجديدة ملتلة بهذه النزعات ، يلم أكثرها البعد عن الإسلام ثم تتوزعها الأهواء على ألف طريق .

والاستعمار الصليبي هو كاسب المعركة بلا ريب بعد هذه النتائج المدمرة وعندما ينسحب من بلد - وقد ترك صنائعه يرفضون مرج التعليم بالدين ويرفضون العود إلى شرائع الإسلام في جميع الأحكام .

(١) الأحقاد والصفائن . جمع سخمة وسخا<sup>ن</sup>.

ويرفضون عد الإسلام جامعة تلتقي في كنفها جماهير المسلمين في أنحاء الأرض  
ويرفضون الانقياد إلى نصوصه في الحلال والحرام ويرفضون .. ويرفضون .. إلخ .  
أيكون الاستعمار الصليبي قد انسحب حقا ؟

كلا ، لقد خرج من أكثر الأقطار بجسمه وترك روحه ، خرج بشبحه وترك تعاليمه .  
إنه لا يوصف أبدا بالخروج إلا إذا محيت محوًا جميع الترکات الآثمة التي خلفها  
وراءه في التعليم والتشريع ، فعادت للإسلام قداسته وارتبطت الأمة مرة أخرى  
بتتعاليمه ..

ومن الحقائق التي تجب تجليتها أن الأمة الإسلامية - في كتلتها الكبرى - تحن إلى  
هذا العود ، وأنها تزداد عنه بالحيلة حينا ، والقوة حينا آخر .

ومن الغريب أنها عندما تزجر بغلظة عن التفكير في العودة إلى الإسلام يكون ذلك  
باسم حرية الرأي .

الحرية - بهذا التعريف المستحدث - قهر الشعوب المؤمنة على عصيان إيمانها وفك  
قيوده !!

ونحن لم نخدع يوما بهذه الهجمات المنافقة ، ولم نتوان في محاربة الاستعمار  
ال العسكري والقانوني والاجتماعي الذي يتحرك بغل أسود ضد الإسلام وحاضره  
ومستقبله .

ونادينا وما زلنا ننادي بضرورة إقامة الحياة العامة على تربية دينية صحيحة وعلى  
تشريع إسلامي كامل ...

إن التخلص من الغزو الأجنبي لا يتم بإجلاء الجيوش ، واستبقاء ما حققه من  
مأرب في بلادنا ، بل يتم بطرد هذه الجيوش ومسح الطابع الغريب النابي الذي تركته  
في أحوالنا وشئوننا ، بوحى من كرهها العميق لدينا وتاريخنا ...

\* \* \*

وستجد مجادلين خبيثاء يشغبون عليك باعترافات من هذا النحو :  
إذا قلت : نريد العودة إلى تقاليد العفة والعبادة ، قالو لك : أتريد العودة إلى  
ركوب الإبل ؟

إذا قلت : نريد العودة إلى أصول الإيمان والتقوى ، وأن نحيا وفق توجيهات ربنا ونبينا .

قالوا : إنك لن ترجع بالحياة القهقرى ، ولن ترجع بالتاريخ إلى الوراء .  
وهذا هذر سمج !!

فإن الذى يحرص على تمكين الفضائل الإنسانية لا يتهم بالعودة إلى عصر البغال والحمير ، إلا إذا كان المفروض أن يركب السيارات والطيارات ناس تختفى فى بدلهم طبائع الدواب والوحش !!

والواقع أن العودة إلى الوراء ليست فى إحياء تعاليم الأنبياء ، فإن هذا هو الارتقاء الحق !  
إن العودة إلى الوراء هى فى إعادة الجاهلية الأولى ، وإعادة الكفر والإلحاد إلى  
النفوس والمجتمعات .

إن طوائف المتعلمين الذين يطعنون الإسلام بحقد ويكرهون كتاب الله وسنة نبيه ،  
هم الأدوات الحديدة التى صنعتها الصليبية لهم الدين وإطفاء مصابيحه ، إننا نتفرس  
فى وجوههم فرى فيها ملامح لويس التاسع .

وإن وصفوا أنفسهم بأنهم عرب ، وبقيت أسماؤهم تشير إلى أصول إسلامية ..  
فهم فى نظرنا بقايا قدية للبغضاء الصليبية ، بل للبغضاء الصليبية والصهيونية معا .  
ضد العروبة والإسلام جميا .

وما بقوا يحاربون الاستمداد من هذا المصحف الشريف والاقتداء بصاحبـه العظيم  
فهم فى نظرنا ظلمة من ظلمات الاستعمار بقيـت فى آفاقـنا يجب أن تكتـسح حتى  
يصفـو الجو ويـعم الضـوء ...

ولن نسامـ من تنبـيه المخدـوعـين إلى خـبيـثـة الحرـية التـى يتـصـابـحـونـ بهاـ .  
إن الحرـية عندـهم لـيـسـتـ تسـليمـ الأمـةـ حقـهاـ فـىـ أنـ تحـكـمـ نفسـهاـ، وـفقـ  
عقـائـدهـاـ وـمـثلـهاـ ..

إنـهمـ أـعـداءـ هـذـهـ الحرـيةـ .. وـطـالـماـ مشـواـ فـىـ رـكـابـ المستـبدـينـ وـدقـواـ بـيـنـ أـيـديـهـمـ الطـبـولـ .  
الحرـيةـ هـىـ حـقـ الإـنـسـانـ أـنـ يـحـيـاـ وـفقـ خـصـائـصـهـ العـلـيـاـ ، لـاـ حـقـ الحـيـوانـ أـنـ يـعـبـثـ  
وـفقـ شـهـوـاتـهـ الدـنـيـاـ .

أـمـاـ دـغـدـغـةـ الغـرـائـزـ ، إـهـانـةـ الـحرـماتـ ، وـإـفـهـامـ كـلـ مـخـلـوقـ أـنـ يـسـتـطـعـ أـنـ يـفـعـلـ ماـ  
يـشـاءـ بـاسـمـ الحرـيةـ فـهـذـاـ طـيـشـ !!

وـالـموـافـقةـ عـلـىـ مـسـلـكـهـ هـذـاـ دونـ اـعـتـراـضـ ، حتـىـ إـذـاـ فـكـرـ فـيـ النـظـافـةـ وـالـعـودـةـ إـلـىـ  
الـإـسـلـامـ قـيلـ لـهـ : قـفـ ! لـنـ تـعـودـ ! بـاسـمـ الحرـيةـ !

فهذا شيء .. ماذا نسميه ؟ .. يم ننعته ؟؟  
إن هذا النكر وظيفة عصابة من حملة الأقلام في بلادنا !!

وقد تناول الدكتور محمد حسين في مقالات له بمجلة الأزهر - لم تتم للأسف - هذا الفريق الهدام ، وكشف ما يبيته من شرور للإسلام وأهله وشرح تزييفه لمعنى الحرية فقال - معلقا على أحد الكتب المترجمة - :

« والحرية بمعنى استقلال الشخصية التي يدعى إليها هذا الهدام هي حرية تقوم على الغلو المفرط في الفردية ، ويستطيع القارئ أن يلمس بوضوح في كل مقالات الكتاب أن وراء كل سطورها إسرافا في تقدير الفرد والفردية للحرية الشخصية في السلوك وفي التعبير عن الرأي تنتهي إلى أن يسمح كل إنسان لنفسه بأن يبني عالما مستقلا به من القيم لا يستوحى فيه غير خياله وأوهامه .

مثل هذا الكلام لا يصدر إلا من هدام محترف لأنه يقتل الروح الجماعية التي هي أساس في كل تماسك اجتماعي ، والتي أدى فقدانها إلى ما يعانيه الناس الآن من فوضى واضطراب ، فلو سمح لكل فرد من الناس أن يبني لنفسه عالما مستقلا من القيم لأصبحت مقاييس الخير والشر مقاييس فردية ، فلا يكون هناك شر هو عند كل الناس شر ، ولا يكون هناك خير هو عند كل الناس خير .

وعندئذ لا يصبح هناك مجتمع ، ولا يكون هناك إلا الفوضى والخراب ... » .

ثم يقول :

« أكثر الناس يجهلون أن شعار الثورة الفرنسية ( الحرية والإخاء والمساواة ) هو من وضع مجمع بوردو الماسوني ، وهو شعار لم يخدم إلا القلة اليهودية إذ سمح لسماسرتها بنشر الفساد ، وأعانها على هدم سلطة الكنيسة وتقويض كل القيم باسم الحرية ، وحماها في الوقت نفسه من تعصب المسيحيين على هذه القلة التي استطاعت أن تستأثر بالسلطة عن طريق المال باسم الإخاء والمساواة .

ومن أعجب ما يخضع له الناس من أوهام تسمية الصحافة ( صاحبة الجلالة ) وإحاطتها بهالة من القداسة تسمح لأى آفاق مدسوس على قومه أو فاسق مريض القلب واللسان أن يلفق من الأضاليل ما يريد وما يراد له ، وأن يدسها على عقول السذج من الأحداث والأغوار أو الحمقى من ضعاف العقول باسم العلم والثقافة والحرية والتمدن ، ما دام قادرا على تأثير دار للصحافة بماله أو بمال غيره .

وسيطرة التنظيمات اليهودية على الصحافة العالمية وعلى وسائل النشر مشهورة معروفة ، فرواج هذا الوهم بين الناس باسم (حرية الرأي) هو أكبر ما يمكن للدعائية اليهودية . . . ويدعم سلطانها » . أ. ه

\* \* \*

### الصهيونية في أحضان الصليبية :

ولا تستغربن أن يكون لليهود هذا النفوذ كله ، فاليهود شعب ذكي ماهر وهو يعلم أنه قليل العدد لا يصلح له النزال مع خصومه في ساحات مكشوفة تعتمد معاركها على الكثرة والمصارحة .

إنه يختبئ بعيداً ليحقق أغراضه عن طريق الدس والخداع والاحتياط .

وقد تفلح الدسيسة في إزالة الهزيمة بجيش أكثر مما تفلح العدة والعديد . . . إن اليهود يمدون المسلمين والنصارى كليهما منذ زمن بعيد .

أفتراهم يعلنون حرباً سافرة على هؤلاء وأولئك ليتلاشى فيها جنسهم من الضربات الأولى ؟ إنهم أمكر من ذلك وأدهى !!

فليعيشوا راضين مبتسدين بين جماهير المسلمين والنصارى .

ووراء هذا الابتسام والرضا يقبعون عند منابع العلم والمال ليستولوا على أزمة التوجيه الثقافي والاقتصادي ..

وهم الآن في أمريكا وأوروبا ملوك المال وقادة وسائل الإعلام ، وأصحاب دور النشر ، ولهم سطوة شبه مطلقة في صناعة « السينما » وتوجيه الفنون وتقليل الأزياء ورسم أدوات الزينة ومظاهر الجمال .

وهم وراء كثير من الحركات الفكرية والسياسية في الشرق والغرب ، تلك الحركات التي تهز أعمدة الدين وتغرس الشهوات بالانطلاق خشية الكبت ومضاره كما يزعمون !! واليهودية العالمية الآن تمتلك زمام التوجيه السياسي في أكبر دول العالم المسيحي بل إن نفوذ رجالها في روسيا بعيد المدى كذلك وإن بدا غامضاً .

ولما كان الحقد الديني قد أعمى الصليبية عن استبانة الرشد وأغرتها بالإجهاز على الإسلام - عقب كبوته الأخيرة - فقد تصالح العدوان علينا وكانت مأساة فلسطين ثمرة هذا الوفاق . . !!

ولم تغب عن أبصارنا نحن المسلمين المكافحين مظاهر ذلك في التيارات الفكرية والاجتماعية التي تتعرض لها أمتنا حيناً بعد حين .

فإن أصابع الصهيونية تعمل جنباً لجنب مع أصابع الصليبية .  
 والهدف الأكبر والأوحد لهؤلاء وأولئك العصف بالإسلام ووأد أي نهضة له وتشريد  
 أنصاره وطمس ذكرهم وإحداث ضجيج هائل من السخافات المحلية والعالمية ليتم هذا  
 المصير الرهيب في صمت ودون أن يشعر أحد به . . .

إن إحساسنا بمتانة الكيد الذي يتعرض له الإسلام وأهله هو الذي يجعلنا نصر  
 على تنظيف الأرض الإسلامية من أدران الاستعمار كلها . وعلى ضرورة تطبيق  
 الشريعة الإسلامية في المجتمع وإشاعة التربية الدينية في كل مكان .

وهو الذي يجعلنا نصم بتبعية الاستعمار كل من يعترض هذا الأمل المحبوب لأمتنا ،  
 المستقيم مع إيمانها .

\* \* \*

### الاستعمار القانوني :

تحكيم الله جل شأنه فيما يشجر بين الناس من خصومات وفيما يفرط من أخطاء  
 فرع من الإيمان به والانقياد له .

فمن اعتنق الإسلام وصدق نبيه وتبع الوحي الذي جاء به فهو ملزم بداعه أو هو  
 منبعث من تلقاء نفسه وبهدى يقينه إلى تنفيذ أحكامه وإقامة شريعته !!

ذلكم هو مقتضى الإيان دون تكلف أو افتعال قال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا  
 مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ  
 فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا ﴾ (١) .

وقد تكون للمؤمن رغبة طبيعية في أمر ما إلا أنه بمجرد علمه أن لله توجيهها في هذا  
 الشأن فإنه يلغى رغبته ويسلم لله ما شرع ، قال رسول الله ﷺ : « لا يؤمن أحدكم  
 حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به » (٢) .

إن شرائع الله أبداً مكان احترام المسلم وتوقيره وهو يجتهد في إنفاذها سراً وعلناً .  
 والجماعة الإسلامية تتعاون بينها على إقامة حكم السماء مدركة أن تحكيم الله  
 جزء من توحيده ، وأن تحكيم غيره وإهمال وحيه ضرب من الشرك أو لون من الكفر ..  
 فإن من أسماء الله الحسنى الحكم العدل ، ومن توهم أن الله يقضى بالظلم أو يهدى  
 المصالح فقد أحدث . ومن ظن أن غير الله أولى بالقضاء بين خلقه فقد مرق وأشرك .

(٢) رواه مسلم .

(١) الأحزاب : ٣٦ .



والاستعمار الأوروبي عندما اجتاح أرض الإسلام وجه أقصى ضرباته إلى الشريعة الإسلامية ، وعمل - ظاهرا وباطنا - على تحريرها وإقصائها ، وإحلال قوانينه الخاصة محلها فاقدا بذلك إلى أمور :

- ١- محو الطابع الرسمي للإسلام وتقطيع الأحزمة الدينية التي تشد أوصال المجتمع وتبقيه متماسكا باسم الله إذا وقع خطأ فردي هنا أو هناك .
- ٢- التذرع بتعطيل أمر الله في ناحية مهمة إلى تعطيل أوامر الله فيسائر النواحي الأخرى وبذلك يتم سلخ المسلمين عن دينهم ، وحطم الدائم والمعالم التي تكون أساسهم الروحي وصورتهم العامة .
- ٣- ترك الجرائم الخلقية تسرح في هذا الجسم المتداعي مادام السكر والزنا والربا والسفه يقع بلا عقاب وما دام القتل والسرقة والاعتداء وغير ذلك من الجرائم يقع فلا يواجه في الأعم الأغلب إلا بعقوبات فقدت قوة الردع وصرامة القصاص .
- ٤- فرض الطابع الأجنبي للأمة الفاتحة والتسلل بها إلى تغليب ثقافتها ولغتها وتقاليدها ومن ثم تتلاشى حقائق العروبة والإسلام ، وتتوارى في تراب الهزيمة إلى الأبد . ومن المستحيل الزعم بأن الأم الإسلامية تحررت مجرد أنها تخلصت من الاحتلال العسكري . ستبقى بها العبودية ما بقى القانون الفرنسي أو الإنجليزي يحكم هؤلاء المسلمين ، وما بقيت جهود بعض المفتونين متصلة لنقل القوانين الغربية في الأحوال الشخصية كى تحل محل أحكام الإسلام في الزواج والطلاق .

إن العودة إلى الإسلام تقتضى نبذ كل مظاهر الارتداد عنه . . .

والحرية الكاملة تقتضى تنظيف البلاد من بقايا الاستعمار القانوني ، ومسح الصبغة الأجنبية التي تقذى العيون في أكثر من مكان ﴿فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ (١) .

\* \* \*

---

(١) النساء : ٦٥

## معنى الضرورة:

إن بعض الناس يقول : ما نقبل هذه الأحكام الجلوبة من الخارج إلا لضرورات ملزمة ، والضرورات تبيح المظورات .

ونجيب هؤلاء بأن طبيعة الضرورة التوقيت لا الدوام ، فإن الذي يزدري جرعة من الخمر لغصة يخشى أن تتلفه - كما يقول الفقهاء - لا ينشئ باسم هذه الضرورة معصرة للخمر يستقى منها ويسقى منها طلاب النشوة .

ونحن نعلم أن هناك أفرادا في تاريخنا الطويل حكموا بغير ما أنزل الله . فما نضمن أن يكن كل قاض نزيها متحريا للحق متجردا للعدل بيد أن تعيمهم بوصف واحد لا يجوز ، وقد قال ابن عباس : من لم يحكم بما أنزل الله جاحدا به فهو كافر ، ومن أقر به ولم يحكم به فهو فاسق ظالم ..

لكن تحكيم القوانين الأجنبية بالطريقة الشائعة الآن في البلاد الإسلامية أمر لا يؤذن بأنها ضرورات تنتهي بزوال قريب أو بعيد .

والجدل الذي يدور دفاعا عنها حينا ، أو اتهاما للنصوص الإسلامية حينا آخر يدل على أن الاستعمار أفلح في خلق طائفة كافرة بالله متبردة على كتابه متبرمة بما أنزل تزيد هجره عن تبعيجه وعمده .

فإذا انضم إلى هذا أن هؤلاء الشارعين باستبقاء القوانين الاستعمارية لا يقيمون صلة ولا يؤمنون زكاة علمت أنك أمام ارتداد حقيقي عن الإسلام وعداؤه خبيثة لله ورسوله .

لقد شرحنا في كتابنا الأخرى أن الخروج على حدود الله هو - كأى معصية أخرى - ينظر فيه على ضوء الملابسات التي تحيط به .

فليست كل مخالفة لأمر الله معصية تنزلق ب أصحابها إلى الكفر .

قد يكون العصيان وهنّا عارضا للعزيمة الطيبة أو طيشا يدفع إليه هو غالب .

فإذا ما صحا المؤمن من سكرته عض بنان الندم على ما فرط في جنب الله .. ومهما ساءت حاله فهو لن يرى ما فعل خيرا أبدا ، إنه يراه شرا محسوبا عليه إن لم تدركه رحمة الله .

فهل الذين يحكمون بغير ما أنزل الله من هذا الطراز؟ كلا ! إنهم يعصون الله جهرة لا خفية ، وعلى ملأ من الناس لا بعيدا عن الأعين ، ودون إحساس ما بارتكاب منكر !!

إنهم يوأقعون هذه السينات الغلاظ ، وكأنهم جادون في الأمر خادمون للصالح العام  
لا يخامرهم قلق من عصيان الله أو إماتة لدينه .

إن تيار الاستعمار حملهم بعيدا عن شاطئ الإيمان فما يخطر بآذهانهم أن الحلال  
بین والحرام بین !!

وعندما يطرح هذا المصحف عن بينة وي جاء بغيره عن بينة .

عندما ينبذ هدى الله عن نية وروية ، ويقرر هوى الناس عن نية وروية فإن هذا التصرف  
لا يسمى حيرة نفس مؤمنة تاهت عن الطريق يوما وهى موشكة على الأوبة . كلا . . .  
إن شرود نفس من صنف آخر ، من هذا الصنف اليهودي الذى قال الله فيه :  
﴿ أَفَتُطْمِعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقْلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

أو من هذا الصنف الفرعونى الذى قال الله فيه : ﴿ فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَذَا سُحْرٌ مُّبِينٌ \* وَجَحَدُوا بِهَا وَأَسْتَيْقَنْتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظَلْمًا وَعُلُوًّا ﴾<sup>(٢)</sup> .  
إن اهمال شرائع الله على هذا النحو واستبقاء شرائع الاستعمار مكانها لا يمكن بتة  
أن يوصف بخير .

وما حدث هذا إلا في كبوة من تاريخ الإسلام ورقاد أو موات في ضمائير أهلية .

\* \* \*

### حول جريمة الزنا وعقوبتها :

وقد تسمع امرءا يقول : إن الشروط التي وضعها الإسلام لإقامة حد الزنا مثلا  
يصعب تحقيقها ! ونقول : وهل حارب الإسلام الزنا بالحد وحده ؟ لو كان الأمر كذلك  
لانتظم الفساد كل البيوت !!

إن الإسلام حكم أولا بتحريم الزنا ، ثم ربى على ذلك أمته .

أما القانون القائم فهو لا يحكم بتحريم الزنا ، وإنما يعاقب على الإكراه أو الاعتداء  
على فتاة قاصرة أو على الخيانة الزوجية إذا رفضها الزوج ..

وفارق بين الأمرين بعيد !!

ثم إن من حق الإسلام أن يحتاط في إقامة حد قد يكون فيه قتل مادي أو أدبي  
ولكنه يحرم الزنا برفض دواعيه ، وما يؤدى إليه .

(١) البقرة : ٧٥ .

(٢) النمل : ١٣ ، ١٤ .

وبعاقب - بما دون الحد - من يرتكبون أى عمل فاضح لا يستكمل الشرائط الموجبة للحد المقرر .  
ومعنى هذا أن الخلاف أساسى فى نظرية الشريعة إلى الجريمة ، ونظرية القانون إليها .  
إننا إذا اتفقنا على أن السلل مرض لم نختلف فى منع أسباب العدوى . وإذا اتفقنا  
على أن الزنا فاحشة لم نختلف فى منع ما يؤدى إليه من تقاليد التبرج والانطلاق .  
والواقع أن كثيرا من التقاليد والأحكام التى نشأت فى حضن هذا الاستعمار  
التشريعى يرفضها الإسلام كل الرفض ، بل يعتبرها من الجاهلية التى جاء لغسل  
العالم من قدرها ، ودين يسلك الزنا مع القتل فى خيط واحد يأبى - بسياط  
القانون وبأدب المربيين - أن تصبغ الحيوانية مجتمعه .

وإذا كان الإسلام - رحمة بالخلق - يأبى الاستماع لدعوى الزنا ما لم يكن هنالك  
أربعة شهداء فهو يأبى أن تتلاقي الأجساد العابثة أو تقع الحوادث المخزية ، ويقبل  
الاتهام بالخروج على أداب الشريعة ما دام مقرورا بالأدلة البينة والشهادات العادلة  
وبعاقب بما يراه رادعا واقيا ...

ولن يحتاج الأمر إلى جهد ، يوم تقدس الأعراض ويحكم الشرع وينبذ هذا القانون  
المجلوب من بلاد ترددت على الله ورسوله ...

\* \* \*

### والسرقة؟!

وقد تسمع أمراً آخر يقول : إن عقوبة السرقة قاسية أو يتسلل فى التعبير فيقول :  
إنها وحشية !!

والدهش أن هؤلاء - وفيهم شيوعيون كثير - يطالعون فى الصحف أن روسيا لا تقطع  
اليد فى هذه الجريمة بل تزهق الروح .

وأن عددا من الرجال والنساء قتل رميا بالرصاص فى جرائم السرقة !!  
ولم نسمع أحد هؤلاء الهاجمين يقول : وحشية أو رجعية .

ولندع ذلك إلى بيان أن الإسلام ليس مولعا بإحداث عاهات مستديمة للناس أو أن  
أرحم الراحمين - جل جلاله - أعن特 عباده بما شرع وسد أمامهم منافذ العذر وإصلاح  
الخطأ .. لا .. لا ..

إن الإسلام يحارب الجمود أولا ، ويوفر لكل امرئ الوضع الذى يغنىه ولم يقل  
الفقهاء : إن الجائع تقطع يده !

والإسلام يمهد الطريق لمن في قلبه رغبة في التوبة ولا ينتظر عشرة عاثر ليبطش به ،  
ولكنه يدع تقدير ذلك للقاضى حتى لا يستغل المجرمون الشريعة .  
ومن حقه أن يدراً الحد بالشبهة ، وأن يتريث قبل إيقاع الحد حتى لا تقطع إلا اليد  
التي لو بقيت موصولة بالمعصم بقى السطو على الأموال والتروع للأمنين ..  
ثم إن شأن الشريعة أكبر وأسمى من أن يتعرض بحرها الطامى لهذا الفكر القمىء<sup>(١)</sup> .  
إن الفقه الإسلامي أوسع فقه ظهر في الأرض الله .  
وهو روح حضارة تصدرت القافلة البشرية ألف عام .  
وآفاق النظر فيه واسعة سعة السماء المحيطة بنا ...  
وما يجوز الحكم على هذا الفقه إبان اعتلال صحته واصبح محل قوته في القرون الأخيرة ...

\* \* \*

### شريعتنا فوق الظنون ...

إن الفقه ليس هذه (المتون) المبتسرة ولا هؤلاء العلماء القاصرين .  
إن تراثنا هائل رائع ، وقد بدأت الدراسات الحديثة تكشف جوانب من عظمته ودقته .  
وربط الأمة بهذا التشريع السماوى إحكام لأمورها ، وضبط لمرافقها ، ومضاعفة  
لإنتاجها ، وتجاوب مع ضميرها ، واستدارار لعطف الله عليها .  
وما أفقرنا إلى هذا كله ...

ولئن كان جهلة المسلمين غير مدرkin لهذه الحقائق ، إن العقلاء من علماء  
«الغرب» يعرفونها حق المعرفة .

في صيف سنة ١٩٦٢ استقدمت حكومة الجمهورية العربية المتحدة اثنين من  
الخبراء في شئون الإدارة والتنظيم لإصلاح الإدارة الحكومية واقتراح ما يريانه لدعم الجهاز  
الرسمى ، ورفع مستوى وتنشيط دولابه ، هما «لوثر جيوليك» و «جييمس بولوك» وقد  
كتب هذان الخبريان تقريرا عن إصلاح الإدارة الحكومية قدموا له بفصل وثيق الصلة  
بالموضوع جاء فيه «لا يمكن بحث خطط إعادة التنظيم لجهاز أية حكومة أو  
إجراءات العمل بها بعيدا عن التيارات العامة التي تسود الأمة أو بعزل عن  
المعتقدات الأساسية التي تدين بها ...» ثم قالا : «إن الله شرع «الدولة» نظاما  
أخلاقيا واقتصاديا وسياسيا .. وللإنسان أن يشكل هذا النظام - في هذا الإطار المعنى -  
بقدر ما يتاح له من اتساع المعرفة والخبرة ولكن على الدعائم الأخلاقية المعهودة للأمة .

(١) قَمَا ذل وصغر .

والثقافة الإسلامية من أصلح الأسس للحكم الناجح في العصر الحديث وليس ذلك فحسب . بل إنها تقدم للشعب المصري المبادئ التي يمكن أن يقيم عليها « ديمقراطيته الجديدة »<sup>(١)</sup> .. أ . ه

ومعنى هذا الكلام أن البناء الإداري للدولة يحتاج في تشريعه وتنفيذها إلى التلاقي المطلق مع الدين الذي ارتضته الأمة لها ، وهو الإسلام ...  
أما التشريعات الجنائية والمدنية ، فقد أسهبنا المقال في ضرورة استمدادها من فقها العريق .

يقول الباحث القانوني الإيطالي « بيولا كازيلي » الذي كان مستشاراً لوزارة العدل أمدا طوبيلا : « إنه يجب على مصر أن تستمد قانونها من الشريعة الإسلامية فهي أكثر من غيرها - توافقاً مع روح البلد القانونية » .

ونحن لا نعول على شهادات الأجانب ولا تزيدنا ثقة بنفاسة ما لدينا وإنما نلطم بها الوجوه التي تعنى للأجانب وحدهم وتقبل كلماتهم بخضوع شديد .  
وما أكثر أولئك بين القردة من متعلمي العصر الحاضر الذين يريدون أن تحكم مصر المتحررة من التبعية الأجنبية (!) بقوانين فرنسوية وإنجليزية وغربية ... إلخ

\* \* \*

## هجوم مرير !!

كانت هذه المشاعر والأفكار توج في فؤادي عندما تحدثت في المؤتمر الوطني للقوى الشعبية ، وعندما قررت أن أبسّط في جلاء وجهة النظر الإسلامية ...

ويستطيع من أحب أن يراجع مضابط الجلسات ليقرأ التفاصيل كاملة .  
والذى أبغى إثباته هنا أن الكثرة العظمى لم تر فيما قلت إلا ترجمة ما تتطوى عليه سرائرها .  
فيه لم تؤيدنى فحسب ، بل قامت بحق الوفاء لدينها عندما عَدَت ما قلت ،  
فكرتها ووجهتها ، وصورة نفسها وأملها ...

لكن العودة إلى الإسلام في ميدان التشريع والتربية لا يمكن أن تنتهي بهذه السهولة .  
إن اشتباك الاستعمار - شرقيه وغربيه - بالبلاد الإسلامية ترك طابعه في نفوس  
كثيرة لما كان موجودا ، وترك مخلفاته في نفوس أكثر لما رحل .

ولماذا أحضر التهمة في الاستعمار وحده ؟

(١) لواء الإسلام .

إن عجز الدعاة الإسلاميين عن شرح الإسلام الحق ، وبقاء صور تاريخية وواقعية للإسلام المزيف تثير الشك والشكوك . ربما كان سبب إزورار البعض عنا ، وكرههم لما قلنا ... ولقد كنت أتوقع معارضين يضيقون ذرعاً بنا ، وأعددت العدة لمناقشات مُرة يستبين فيها الصواب وتتبين فيها غيوب الريبة .  
وما كان أسعدني بذلك لوقوع .

بيد أنني فوجئت بهجوم صحافي واسع النطاق اعتمد في جملته على الإفك والتجريف ، وكانت طريقة اتباعه مثيرة لدهشتى .  
وقد قررت أن أنسى ما مسني من إساءات ، بل لعلني نسيتها يومئذ .  
إن البحث عن الحق جهد كريم ، وعلى أمثالى من دارسى الإسلام أن يعين فيه بكل مالديه من قوة ، وأنا أستحق اللوم كله يوم أعجز عن إسداء ذلك العون لناسديه .  
ومن رجال الصحافة من لحت فيهم هذه الحركة النفسية ، وليت الأمر بلغ مداه فى هذه السبيل ، إذن لتوصلنا إلى خير كثير . . .  
لكن من رجال الصحافة من أدار المعركة ضد الإسلام بعنجهية خلت من الأصالة والاعتدال . . .

وكان هجومه يتسم بالغرور والمحاجفة .  
وقد ضحكت كثيراً ، ضحك المرأة ، وأنا أسمع من يتهمنى بعدم الإدراك للألم الطبقات الكادحة والبائسة <sup>(١)</sup> ، يريد من وراء هذا الاتهام رمى علماء الإسلام عامة أنهم يتعلقون بالرسوم والمظاهر ، وأنهم لا يخدمون قضايا الشعوب . . .  
ومرسل هذه التهم الكاذب شيوعى الفكر والخلق وما أكثر هذا الصنف فى دور الصحافة . . .

وليس يستغرب على كافر بالله أن يفترى على خلقه .  
لكن الأمر يحتاج إلى تعقيب ، فإن ألوها مؤلفة من القراء الواعين يعلمون أنى أيام النظام الملكى فى مصر ألفت خمسة كتب حفلت بكل ما يقال فى مجال العدالة الاجتماعية .  
وأن الذى سطرته فى هذا المجال كان أول ما ألف باللغة العربية فى هذا العصر . .

(١) من المصححات المبكيات . . أن الشیخ الغزالی تحمس لقضیة الطبقات الكادحة للدرجة جعلته يؤلف من أجھم الإسلام والأوضاع الاقتصادية ، والإسلام والمناهج الاشتراكية . والإسلام المفترى عليه بين الشیعین والرأسمالین . . وغيرهم . . ويع هذا اتهم بأنه غير مدرك للألم هذه الطبقات . . «المحقّق» .

وقد تم ذلك والذى يتولى توجيه التهم إلينا طالب يرتدى السراويل القصيرة فى المدارس الثانوية .

إذا مضت السنون وبحدت الحقوق ، جاء من لم يخدم الشعوب بكلمة إبان أزمتها يتهم الذين تعرضوا للمخاطر ، وجابهوا الشدائـ ...

لكن هذه طبيعة الكنود فى بعض النفوس وبعض البيئات ..

والحق أنه يغيبنى تطاول سارقى الشمار ، على من سبقو بالغرس ، وتحملوا فى سبيل إنصاجه المتاعب .

والشيوعيون فى بلاد كثيرة يستغلون الحرية ، ويرتفعون على تصحيات أبطالها ، حتى إذا أمكنتهم الظروف وثبتوا ، ثم وأدوا الحرية ، ولعنوا رجالها الأولين ...

\* \* \*

### حملة على تحكيم الإسلام :

ولندع هذه الخواطر فقد انتهت الأحداث التى أثارتها .

ويكفى أن أثبت هنا اعتراضـ واحدا على عودة التشريع الإسلامي ، والتقاليد الدينية إلى بلادنا كتبـ الصحافـ المشهورـ الأستاذـ محمدـ التابعـ ..

ومحمدـ التابعـ ركنـ منـ أركـانـ الصـحـافـةـ المـصـرـيـةـ ،ـ وـ لـهـ مـاضـ طـوـيلـ فـيـ خـدـمـتـهـ .

وـ معـ أـنـ الرـجـلـ حـامـىـ عـنـ القـضـاـيـاـ الـوطـنـيـةـ كـثـيرـاـ ،ـ إـلاـ أـنـهـ -ـ فـيـماـ عـلـمـنـاـ -ـ لـمـ يـصـلـ لـهـ رـكـعـةـ ،ـ وـ لـمـ يـصـمـ لـهـ يـوـمـ ..

بل لـلـ إـسـلـامـ لـمـ يـعـرـضـ لـنـفـسـهـ يـوـمـ إـلـاـ مـنـاظـرـ فـيـ الطـرـيقـ العـامـ ،ـ أـوـ ذـكـرـيـاتـ مـنـ التـارـيخـ الـقـدـيمـ .

إـنـهـ مـثـلـ لـهـاـ الجـيلـ مـنـ النـاسـ الـذـينـ يـعـيـشـونـ بـوـاهـبـهـمـ الـأـدـبـيـةـ دـوـنـ اـرـتـبـاطـ بـدـيـنـ ماـ ..

وـ قـدـ أـسـهـمـ فـيـ هـجـومـ الصـحـافـةـ (1)ـ عـلـىـ بـكـلـمـةـ يـجـبـ الرـدـ عـلـيـهـ جـاءـ فـيـهـ :ـ «ـ أـكـتـبـ

الـيـوـمـ كـلـامـاـ أـعـرـفـ أـنـهـ سـيـغـضـبـ الـكـثـيرـيـنـ ،ـ وـ لـكـنـهـ حـقـ ..ـ وـ أـنـاـ لـاـ أـدـافـعـ هـنـاـ عـنـ

مـنـكـرـ أوـ خـبـيـثـةـ ..ـ إـنـاـ أـدـافـعـ عـنـ حـرـيـةـ الـعـقـيـدـةـ الـتـىـ نـصـ عـلـيـهـ مـشـرـوعـ الـمـيثـاقـ .

وـ لـقـدـ صـفـقـ أـعـضـاءـ الـمـؤـمـنـ الـوطـنـيـ لـلـقـوـىـ الـشـعـبـيـةـ ..ـ صـفـقـوـاـ طـوـيلـاـ لـلـعـبـارـاتـ

الـتـىـ جـاءـتـ فـيـ مـشـرـوعـ الـمـيثـاقـ عـنـ حـرـيـةـ الـعـقـيـدـةـ وـاحـتـرـامـهـ ..

(1) طویت إلى حين ذكر العملات المتتابعة التي شنتها جريدة «الأهرام» ضدى ، أما هذه الكلمة فقد نشرت في «أخبار اليوم» .



ثم عاد نفس السادة أعضاء المؤتمر وصفقوا طويلاً لفضيلة الشيخ الغزالى وهو يقول كلاماً يجافى حرية العقيدة على خط مستقيم .

وعندما أقول « صفق » الأعضاء .. فانا أعنى أكثر الأعضاء ، وقد قدرتها بشلابة أرباع الحاضرين ، ولكن عضواً بالمؤتمر صحق لى الرقم وقال : ( بل قل تسعة عشر الحاضرين ) .

تسعة عشر أعضاء المؤتمر كانوا مع فضيلة الأستاذ محمد الغزالى الذى استطاع أن يكسبهم إلى جانبه عندما استشار نخوة الرجلة فيهم بحديشه عن الفتنة التى تتشى فى الشوارع عارية السيقان والصدر والظهر ...

وعندما استشار فيهم النعرة الدينية بحديشه عن وجوب تحريم الخمر - مثل ما حرمت الدولة المخدرات - ووجوب الرجوع إلى أحكام ديننا الحنيف دين الإسلام فى سائر المعاملات والعقوبات ، وأن من قتل لأبد أن يقتل ..

ولكن .. إذا كانت عقيدتنا في دين الإسلام تحرم شرب الخمر .. فهل من حرية العقيدة التي صفق لها الأعضاء أن تحرم شرب الخمر على غير المسلمين من المواطنين ؟ إن في البلد مليونين ونصف مليون<sup>(١)</sup> ونيفاً من المواطنين الذين ينتسبون إلى عقائد دينية أخرى لا تحرم عليهم تناول الخمر .. ومن هؤلاء مثلاً إخواننا المسيحيون .

ولقد كان السيد المسيح عليه السلام وأصحابه وحواريه يشربون النبيذ .. وأقبية الفاتيكان مقر البابوات خلفاء السيد المسيح ملأى بقنانى النبيذ الفاخر المعتق .. وبعض الأديرة في أوروبا قد تخصص في صنع ألوان من المشروبات الروحية مثل البندكتين .. إلخ .

هل تحرم على هؤلاء شرب الخمر .. ؟

وهل هذا من حرية العقيدة في شيء ونحن نقيد حرية عقيدتهم بأحكام عقيدتنا نحن ؟ ثم لماذا الخمر وحدها دون بقية ما حرمته عقيدتنا الدينية ؟

لماذا لم يطلب فضيلة الأستاذ الشيخ الغزالى تحريم لحم الخنزير .. والخنازير تذبح كل يوم في مذابح المحافظات .. وتبيع لحومها علينا .. ؟ والميسري يلعب .. في كازينو المقطم وكازينو المتنزه .. ؟ ونمسي بذلك التحرير مع أحكام الشريعة الغراء ؟

(١) هذا عدد مبالغ فيه فنسبة الأقباط ٧٪ من السكان .

ثم فضيلة الشيخ لا يعترف - فيما بدا إلى من أقواله - بوجود « ظروف مخففة »  
ويصر على وجوب إعدام القاتل .. كل قاتل .. مهما كانت أسباب القتل ودواجهه  
.. أو هذا هو ما فهمته من كلامه .

ونسائل الأستاذ الغزالى هل هو يطالب كذلك برجم الزانية ، وقطع يد السارق ،  
وخرق عين من خرق عين آخر .. ؟

وكل هذه الحدود من أحكام الشريعة الفراء ..

والضجة العنيفة التي أثارها فضيلة الشيخ داخل المؤتمر قد خرج صاحبها إلى ما وراء  
جدران القاعة <sup>الا</sup>كبرى بجامعة القاهرة ، خرج إلى جميع أنحاء البلاد ، بل تردد صداته  
خارج البلاد .

وما من شك في أن كلاما كثيرا مما قاله الشيخ الغزالى قد طيرته وكالات الأنباء .  
كذلك ما من شك في أن الهيئات والمنظمات المعادية للجمهورية العربية  
المتحدة - من صهيونية وغير صهيونية - سوف تجد في أقوال صاحب الفضيلة مادة  
للدعائية ضدنا .

شركات السياحة التي تعمل لحساب إسرائيل مثلا ، وشركات السياحة التي  
تناهض دعايتنا لتنشيط السياحة عندنا .

هذه وتلك قد تزعم وتعلن في نشراتها أن حكومة القاهرة قد قررت ( خلاص )  
تحريم شرب الخمر في بلادها .

وتضييع الجهد المضني التي يبذلها القائمون على شئون السياحة عندنا .  
وما يعجبه الدكتور عبد القادر حاتم ومساعدوه ومرءوسوه .  
يبطّله فضيلة الأستاذ الغزالى هو وأنصاره ومریدوه .

ويقول السائح الأجنبي : « مالى وهذا البلد الذي لا أستطيع أن أشرب فيه قدحا  
من ال威سكي أو البيرة أو كأسا من النبيذ » ؟

وتبقى كلمة عتاب لفضيلة الأستاذ الشيخ ..

نحن بشر .. ومن حقنا أن نغضب ، وأن تثور منا الأعصاب .

فقط كان ينبغي أن يذكر أن ما قد يغفر لرجل الشارع ، لا يمكن أن يغفر لعالم  
الدين وخطيب الأزهر الشريف .

ولقد تفوه فضيلة الشيخ بعبارات ضد الصحافة والصحفيين ، كنت أثر لرأيه استطاع أن يحكم أصحابه ويكتمها في صدره ، حتى على فرض أنه كان يعتقد في صدق هذه الاتهامات التي قذف بها في حق « أكثر الصحفيين » ! ولكن عتابي الأكبر أو الأقسى هو لنزلاء الصحفيين من أعضاء المؤتمر الوطني العام ، إذ لا أعرف أن أحدهم يشكو من العي أو الفهادة ، بل الذي أعرفه أن كل واحد فيهم يستطيع التحدث بلسان عربي قوي مبين .

أعتب على الزملاء المحترمين أن أحدهما منهم لم يطلب الكلمة ليعقب أو يرد على فضيلة الشيخ .

صحيح أنهم كتبوا وردوا في الصحف ، ولكن شتان .  
شتان بين الكلمة المكتوبة التي يقرؤها على أكبر تقدير مائة ألف ، أو بالغ إن شئت قوله : نصف مليون .

والكلمة المسومة ( الراديو ) والكلمة المرئية ( التليفزيون ) التي يسمعها الملايين ، ولقد انتشر الراديو وتغلغل في أعماق الريف .  
والذين يستمعون إلى الراديو .. والذين استمعوا إلى المناوشات التي دارت في المؤتمر الوطني يعدون بالملايين .

أما الذين يقرأون الصحف .. ؟

هذه هي كلمة عتابي على الزملاء الأصدقاء ..  
السباب في الصحافة .. أو الاتهامات التي وجهت إلى الصحافة سمعها أكبر عدد ..  
والدفاع عن الصحافة .. قرأه أقل عدد .. ! ». أ. ه

\* \* \*

لقد قرأت هذا المقال بين ما قرأت ، ولم أفاجأ ب موقف الأستاذ محمد التابعى من الإسلام وتعاليمه وشرائعه .

و قبل أن أعلن رفضى لما قاله ، عن ديننا العظيم وعلاقاته بالأديان الأخرى ، أعلن قبولى لمبدأ التفاهم حول الأسلوب الذى تبحث به القضايا العامة ، ووجوب ابعاده عن الألفاظ النابية ..

إن المهاورة سلاح مفلول ، وعلى طرفى النزاع فى أمر ما الاعتماد التام على تبادل الأفكار ، وتدارس وجهات النظر .

أما أن يستخف أحد الجانبين بالأخر ، فيؤذيه وهو يحسب نفسه أمنا من القصاص  
.. فذلك مala يسوع ..

إن انتصار الحر لنفسه مشروع وفي القرآن الكريم : «وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبُغْيُ  
هُمْ يَنْتَصِرُونَ» <sup>(١)</sup> .

وقد بعى على نفر من أصحاب الأقلام ، واستغلوا صحفهم للنيل مني ..  
أعني النيل من الدين الذي أعتقده وأنافع عنه !!  
فلم ي يكون إذا عادوا من هجومهم جرحى ؟!

ولماذا يلوموننى إذا ارتد إلى أعقابهم سلاح شهروه ضدى ؟  
ومع ذلك فحرضا على السلام - لا على السلامة - أغفلت باباً أعرف أن سينفتح بشر كثير ..  
وعلى الأستاذ التابعى بدل استشارة أقرانه فى متابعة الهجوم ، أن يتواصى معهم  
بأنصاف الخصوم .

وبقى - بعد إبداء هذه الملاحظة البسيطة - أن أتناول الموضوع نفسه وأن أعود إلى  
قضية الإسلام ، واحترام شرائعه كلها فأذكر يايجاز الحقائق الآتية :  
١- الإسلام يعتبر الخمر - بالنسبة لأهل الأديان الأخرى - مالا له قيمة وحرمة  
فلا اعتدى عليه مسلم ألزم بدفع التعويض المناسب .

وهذا من الإسلام اعتراف بحق مخالفيه أن يتصرفوا وفق مذاهبهم الدينية كما  
يساءون وإن كان هو يرى الخمر حراما ، ويهدى قيمتها ، ويحقر شاربيها من المسلمين ،  
ويمنع بداهة تمكينهم من تناولها .

ومن ثم يظهر أن الإسلام - وهو الذى أهدى للعالم حرية الاعتقاد من أربعة عشر  
قرنا - لم يخدش هذه الحرية بالنسبة إلى غيره ، ويستطيع السائحون ومن إليهم من  
طلاب السكر أن يشربوا الخمر فى ظل حكومة تحظر ذلك على رعاياها المسلمين .

٢- لم يكن أعضاء المؤتمر الوطنى متناقضين مع أنفسهم حين صفقو لحرية الاعتقاد  
ثم حين صفقو لتجريم الخمر ، بل التناقض وقع فى منطق السكران الذى أرغم على  
الصحو فأخذ يصبح : حرية الإيمان فى خطر ، حرية التدين فى خطر . ولو كان  
صريحا مع نفسه لقال : حرية العبث فى خطر ، حرية العربدة فى خطر !!

(١) الشورى : ٣٩ .

٣- من حق الأحرار في هذا البلد أن يصروا على تحرير القانون العربي من التبعية الأجنبية ، وأن يعيدوا صياغته على ضوء من شرائع الله ومعالم الإيمان والخلق .

وهذا الجهد العظيم الكريم في تقويم القانون الحالى لا ينبغي أن يقابل بغمز التشريع السماوى وضرورة تطبيقه التى نادينا بها ، فذلك بداهة عمل لجان قضائية متخصصة ، ليس للسيد التابعى أن يتعرض إليها أو يتتدخل فى وجهتها الدينية والفنية .

٤- نحن باسم الإسلام نحترم الحرية ، ونعرف أن نكبات الأديان من بدء الخليقة إلى اليوم جاءت من السلطات المستبدة ، فالحرية بالنسبة إلى الدين ضرورة حيوية ولكننا نهز الرؤوس دهشة من لا يفهمون الحرية إلا أنها حق الإلحاد أن يعيش ، وأن يفرض نفسه بالقوة والإمكانيات الجائرة .

إذا أخذ الإيمان لنفسه مثل هذه الحقوق وهذه الإمكانيات صاح الجانب الآخر : الحرية في خطر ..

لنفرض أن أكثر من ٩٠٪ ي يريدون حظر الخمر - الواقع أن جمهور المسلمين وكثرة ضخامة من إخواننا الأقباط يرون حظر الخمر - فهل تكون الحرية في خطر لأن ٣٪ مثلاً يرون بقاءها ؟

وهل من حق هذه القلة أن تقول عند تحريم الخمر : الشعوب في خطر؟!  
هذا مالا مساغ له ، إن الحرية جانب واحد فقط ليست حرية .  
ما يكون الاستبداد إذن؟!

أتفرض رأيك على جمهور الشعب قسراً ، وإلا تصايرت : الحرية في خطر؟؟

٥- ليست بيننا وبين الصحافة معركة ، وأصدقاؤنا من الصحفيين كثيرون ، ولكننا نعجب ولا ينقضى عجبنا أبداً من يحسنون الانحناء لكل ذى سلطان ، ويتصرفون مع مواهبهم تصريف الجنود المرتزقة مع سيوفهم ، أى أنها فى خدمة من يدفع الثمن وهؤلاء نفر معذودون معروفون ، والحملة على هؤلاء شيء ترحب به الصحافة ولا تضيق به أبداً .

ولذلك نحن نعلن ولاءنا للصحافة النزيحة واحترامنا العميق للصحافيين الشرفاء .

ثم إنه لأمر يدعو إلى العجب البالغ أن يقول لك أحد الناس : دع دينك ليستريح الآخرون .. !!

إذا كان الآخرون لا يستريحون إلا إذا تركت ديني فلا أراهم الله ، ولا هدأ لهم بالا ..  
ولقد شعرت بالامتعاض كله وأنا أقرأ ما كتبه الأستاذ محمد التابعى تحت عنوان  
يفيد أن إحياء أحكام الإسلام معناه اعتراض العقائد الأخرى (١) !!  
لماذا ؟

إن الجهة الغليظة بالإسلام وتاريخه ، والجهة الأغلظ بالأديان الأخرى وتواريخها تكمن وراء كل حرف في عنوان المقال الذي نشرته «أخبار اليوم» في هذا الشأن .. إن الفيلسوف الفرنسي «أرنست رينان» كان أصدق إحساسا ، وأبصر بتاريخ الحياة والأحياء حين قال : «إن الميل إلى العلوم وتذوق الفنون الجميلة أنشأ في (أسبانيا) في القرن العاشر الميلادي تسامحا لا تقاد القرون الحديثة تقدم إلينا مثلا واحدا منه ، فقد كان المسيحيون والمسيحيون واليهود والعرب - يعني المسلمين - يتكلمون بلغة واحدة ويتناسدون الأشعار ويتقاسمون الدراسات الأدبية والعلمية » .. ولو أن الصحفى العربى الناقم على أحكام الإسلام كلف نفسه عشر العناوين الذى يتحمله فى دراسة الحب والغناء وفنون اللهو ، وتعلم شيئا عن الدين الذى ينتسب إليه ما كتب هذا الذى كتبه .. فلنتجاوز تلك التعليقات ، ولننتقل إلى أفق آخر ..

كتب الأستاذ عبد الحليم الجندي . القانونى الضلىع ورئيس إدارة قضايا الحكومة رسالة في توحيد الأمة العربية على أساس الشريعة الإسلامية .. جاء فيها ما يلى ، نسبته هنا ، لعل فيه تعليما من شبو لا يدرؤون عن الإسلام وأمته وحضارته شيئا ومع ذلك يتحدثون في كل شيء .  
قال الأستاذ :

● «سيطر التشريع الإسلامي على العالم الإسلامي طوال العصور الماضية . وجرى تياره يصب في مجرب الحضارة الإنسانية ، حاملا خيرات الأمة العربية وخبراتها إلى الشعوب الأخرى ، كمثل ما تدفقت علومها التطبيقية وفنونها وأدابها في جامعات أوروبا وأسواقها وشعوبها ، في إسبانيا وفرنسا وإيطاليا وإنجلترا وغيرها . والفقه العربي أعمق كنوز هذه الحضارة العربية ، وأقواها ، إن كان مستمدًا من الكتاب العزيز والسنّة الكريمة .

(١) الكلام الذى قرأته أنا وأبيه التابعى تحت عنوان «هل معنى حرية العقيدة أن نفرض عقيدتنا على سائر المواطنين الأجانب والزائرين » وهو تسؤال مليء بالسموم والدعوى البهاء .

وإن كانت قواعده هى القواعد القانونية التى يجرى على مخالفتها بالجزاء الجنائى أو المدنى .

وقد كان محل إجماع الأمة وتقديسها فكيف لا تتأثر به حضارة الأمم الأخرى فى الغرب بعد اتصالها بالعرب ؟

كيف نجد مشابهة بين أعمال كبار الكتاب الغربيين والأثار الأدبية العربية مثل المشابهة بين الكوميديا الإلهية وهى من عمل أعظم شعراء عصر النهضة فى أوروبا « دانتى » وبين أعمال أبي العلاء المعري فى رسالة الغفران ..

ونجد التيار العربى ينساب فى الأدب الأسبانى والعلوم الأسبانية ؟  
ونجد « فولتير » فى القرن الثامن عشر فى فرنسا و « جوته »<sup>(١)</sup> فى القرنين الثامن عشر والتاسع عشر ينهلان من مناهل الأدب العربى الإسلامى ؟  
هذه الأمثال وكثيراً سواها من دلائل تأثر الأدب والفلسفة والعلوم التطبيقية والرياضية بتراث آبائنا العظيم ، وتقدمهم الرائع .

ثم تنفى أن يتأثر العالم القانونى هناك بأعظم مجموعات العلم العربى - كله - وأوسعها فى التأليف وانتشار الرقعة ، وتعنى به الفقه ؟؟

لقد ازدهر المجتمع العربى والفكر العربى على ما سلف بيانه فى جنوب إيطاليا وشمالها ، وفي أسبانيا وفي تحوم فرنسا نحو ثمانية قرون أو على الأقل من سنة ٧١١ حتى سنة ١٤٩٣ للميلاد حيث كانت التشريعات العربية مطبقة رسميا ، حتى أنه لما انتصر الفرنجة لم يلغوا الغزاوة ، بل بقيت بين عناصر المجتمع الدائمة .

وكان العرب قد بلغوا بجيوشهم مدينة « تور » شمال غرب فرنسا - في الطريق إلى باريس أو لندن - ثم انهزوا فتركوا أوروبا الغربية إلى حيث استقروا بالأندلس واحتلوا مقاطعة بروفانس في جنوب فرنسا .

وما يزال الترليادر يرد فيها إلى أصول عربية من الغناء والخداء .  
وكانت جزر البحر الأبيض الكبير سواء الأسبانية أو الفرنسية أو الإيطالية أو اليونانية في أيدي العرب مئات السنين ، حيث كانت السيطرة لإفريقيا العربية بحضارتها وشرائعها ، كما سيطرت حضارة الشرق العربي والمغرب العربي على عالم المعرفة .

ويقول المؤرخ « فورييه » في كتابه تاريخ الشعر البروفانسي « هناك ما يدفع المرء إلى استنباط أن عرب الأندلس كان لهم بواسطة مثلهم أثر حقيقي في الحضارة الخلقية

(١) ألماني الجنسي .

والاجتماعية في جنوب فرنسا . وأخص بالذكر منها ذلك القسم الأكثر سيادة في هذه الحضارة وهو الفروسيّة » .

وكان الفقه المالكي سائداً في الأُمّة الإفريقيّة وفي الأندلس .. فلا يسوغ في الذهن أن يكون الفقه العربي العلم الوحيد الذي لا ينقل منه كتاب واحد .. مع الآلاف المؤلفة من الكتب التي تناقلتها الجامعات وبلاط الملوك والعلماء ..

ولما تغير الحال لم يزل المجتمع بهزيمة العرب وإن كان تطور ، بل بقيت أعرافه على كل حال خاضعة للنصوص أو القواعد المطبقة في حضارة كانت مثلاً يحتذى في أوروبا كمثل ما كانت معارفها منها لظامتين ..

وسواء أكانت سيطرة هذه الأعراف أو القواعد القانونية راجعة إلى مصدرها العربي، الرسمي أو إلى قبول مصدرها الواقعى من المجتمع العربي فإن المسلمين ظلوا في الأندلس بعد تصالح الأمير العربي مع الأسبان في ديسمبر سنة ١٤٩١ م على شروط أهمها ( .. أن يؤمن المسلمون في أنفسهم وأموالهم وأعراضهم ، وأن يحتفظوا بشريعتهم وقضائهم ، وأن يتمتعوا أحرازاً بشعائر دينهم وأن تبقى المساجد حرماً مصوناً ) . ولئن انقضى قرن وبعض قرن حتى سنة ١٦١٠ م ذاق فيها العرب من العذاب ما لا تنساه البشرية من تنصير بالقوة إلى إحراق الذين تنصروا .. إن الحريق لم يهد العرب كافة .. فينصح كاردينال طليطلة - وكان رئيساً لحاكم التفتیش - بقطع رؤوس من يتنصر من العرب . رجالاً ونساءً وشيباً وشباباً .

ويشير الراهب ( بيلدا ) - مؤيداً من رجال الا كليروس - بأن تضرب رؤوس الذين تنصروا قولًا واحدًا (!) لأنّه لا يعرف إخلاصهم في تنصرهم .

ولما عارضت الحكومة في ذبح الملايين أمرت في سنة ١٦١٠ م بإجلاء العرب عن إسبانيا . فجلا نحو مليون ، وقتل في الطريق مئات الآلاف ، وارتاح ( بيلدا ) لقتل ثلاثة أرباع أولئك المهاجرين ..

إن قافلة من ١٤٠ ألفاً قد قتل منها مائة ألف !

لقد أفنى الأسبان من العرب ثلاثة ملايين من سنة ١٤٩٢ إلى سنة ١٦١٠ .. في حين لم يدخل العرب بلداً إلا عمروه ..

ولم ينشر الإسلام لواءه ليقتل النفوس وإنما ليحييها ..

هذا المجتمع الذي نقل أعظم حضارة عرفها البشر إلى أوروبا وأسبانيا أجلّ بالبطش والسفك عن أوروبا لكن آثاره لم تعف بين يوم وليلة ..

وهو لم يرحل مع الأمراء الراحلين عن أوروبا من ثغر ( المرية ) إلى إفريقيا في سنة ١٤٩٣ بل ما ببرحت آثاره قائمة في أسبانيا حتى مطلع القرن السابع عشر .

ومن المسلمات أن الثورة الفرنسية التي اندلع لهيبها في فرنسا في ختام القرن التالى ، وما أنشأت من مشروعات كامباسيريس أو القانون الفرنسي الصادر في سنة ١٨٠٤ ( قانون نابليون ) كان لها مصادر من القانون الكنسي الذي يسود في الشمال Droit Canonique ومن قوانين العادات Coutumes التي كانت متتبعة في جنوب أوروبا .

فكم تأثرت هذه العادات في الجنوب بالفقه الذي صنع المجتمع في بعض هذا الجنوب وفي أعلى بقائه مدينة ؟

ومن المسلمات كذلك أن ثمة نقاط التقاء شتى بين قانون « نابليون » وبين مذهب « مالك » يختلفان فيها جمیعا مع القانون الروماني ، ومع القانون الكنسي ..

وليس لقاوهما وليد الصدف وإنما - هو على الأقل - وليد المجتمع العربي الذي حكمه القانون العربي طوال القرون التي أشرنا إليها .

ووليد القوة العصرية التي تصاحب القواعد القانونية في التشريع العربي .

فتجعلها تلائم الزمان والمكان . في حين لم تجتمع أمم أوروبا حتى مطلع القرن التاسع عشر على قانون عصرى أو أي مجموعة قانونية تجري على مقتضاه .

فلم يوضع قانون لفرنسا إلا في أوائل القرن التاسع عشر .

ولم يوضع لألمانيا قانون إلا في نهايته .

لقد كان للفقه العربي أمران معجزان مستمدان من الشريعة :

أولهما : أن الفقه العربي ينتصر وإن انهزمت اللغة العربية كمثل ما ساد الفقه العربي بالمذهب الشافعى في أندونيسيا ، وغلب الفقه الحنفى في الهند وباكستان وغيرها في بلدان لا تتكلم العربية ..

وثانيهما : أن العقيدة الإسلامية تنتصر وإن انهزم المسلمين كما غلب السلاجقة المسلمين في القرن الحادى عشر ولكنهم أسلموا ..

وغلب المغول المسلمين في القرن الثالث عشر ولكنهم أسلموا .

بلى .. فالفقه الإسلامي في المعاملات أو العبادات أعلى كنوز الحضارة الإسلامية وأبعدها أثرا في الأمة جيلا بعد جيل لاتصاله بالقرآن والحديث في منابعه الأولى .



فهو الذى أمكن الحضارة الإسلامية من البقاء بالهند ، والصين ، وتركيا ، وروسيا ، وإفريقيا ، وأوروبا ، وأسيا .

وسيطرت مبادئه فى نظام الأسرة وقواعد الملكية وعلى حرية الرأى والعقيدة والأصول العامة للشريعة » أ. ه

\* \* \*

### حول مركز المرأة في المجتمع :

جرت على لسانى<sup>(١)</sup> كلمة تتصل بملابس الرجال والنساء كان الباعث على ختم الحديث بها ما أحسه ويحسه الكثيرون من أن مشكلة الأزياء فى مصر سيئة ومحرجة . وتتطلب حلاً معقولاً .

لقد خلع المصريون الطربوش ، ولم يجدوا لباساً قومياً للرأس ، فعاش جمهورهم حاسراً وارتدى بعضهم القبعة .

والجلباب السابغ هو اللباس الشائع فى القرى .

والملابس الفرنجية هي الذى العام للموظفين والطلاب .

وهناك ملابس توصف بأنها عربية يرتديها أصحاب الثقافة الدينية وعدد من الوجهاء الريفيين .

وتوجد طوائف تخرج فى ملابسها بين شتى الأزياء القدمة والحديثة .

وملابس السيدات تستحق مزيداً من الملاحظة والإرشاد ، فقد نقلت عن بيئات لا تهتم بالأخلاق . ولا تزال بداع التجديد فى أوروبا وأمريكا تقترب الحدود ، وتفرض نفسها على النساء فى هذه البلاد الطرية .

هذا التفاوت فى الأزياء بعيد الآثار فى أحوالنا الاجتماعية والاقتصادية .

ومن الواجب - فى نظرى - خلق لباس يرتديه الرجال عامة ، ويكون التفاوت فى ثمنه وشكله ضيقاً جداً ، بحيث لا تكون سعة الثروة سبباً فى الارتفاع وقلتها سبباً فى الانكماس ، وبحيث لا تكون هناك ملابس دينية وأخرى مدنية .

أما ملابس النساء فمن الواجب ابتكار أزياء تجمع بين الفضيلة والجمال ، وتنعى التبرج والفساد !!

\* \* \*

(١) تكملة لما قاله الشيخ الغزالى فى المؤتمر资料ى .



هذا ما قلت ، وما فوجئت بأنه أقام الدنيا وأقعدها .<sup>(١)</sup>  
أو بتعبير دقيق ما وجده الماكرون مجالا لنقل المعركة إليه ، واحتلّاق قضية أخرى يدور حولها الجدل بعنف وتحتّنق في ضوضائها قصة التشريع الإسلامي من ألفها إلى يائها .  
ولا أدرى كيف وقعت في هذه الحفرة ، وكيف انسقت إلى هذا الموضوع الشانوى  
وسمحت لنفسى بإطالة الكلام فيه ، عندما طلبت للكلام مرة ثانية . . .  
وكان لهذا الخطأ أثراً رديئاً :

الأول : أنى مكنت أعداء التشريع الإسلامي من عشرة الجهود النبيلة التي احتشدت لنصرته .

والآخر : أنى لم أعط صورة كاملة ل مكانة المرأة في الإسلام ، واكتفيت باستنكار الانحرافات الخلقية والاجتماعية التي عرضت لنھضتها الحديثة ، ففهم بعض الناس أنى أريد العودة بالنساء إلى عهد الجمود والجهالة التي عاشت فيه خلال القرون الأخيرة .  
مع أن هذا العهد قد يكون أشرف من الطور الذى ينقلونها إليه .

\* \* \*

ولست أعيد هنا كلاما سبق أن بسطت أطرافه في كتابي الأخرى « من هنا نعلم » ، « الإسلام والطاقات المعطلة » ، « حقوق الإنسان » بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة » ، « فقه السيرة » وغيرها .

إن الذى يطلع على ما كتب في هذه المؤلفات يدرك أنى أنصف الإسلام من الأفهام الخاطئة والتقاليد الزائفة التي قامت على إمساك النساء في البيوت حتى يتوفاهن الموت ، والتي جمدت نشاطهن الإنساني وجعلتهن أصفارا في الدين والدنيا .  
إن حرمان المرأة من التعليم ، وال التربية ، والعبادة الشخصية والاجتماعية والسياسية لا يمكن أن يكون إرضاء لله ولرسوله .

وما كان النساء المسلمات كذلك على عهد رسول الله ، ولا أيام الخلافة الراشدة ،  
والعصور الظاهرة .

---

(١) تعرّض وقتئذ الشیخ الغزالی لهجوم بذئء من رسام الأهرام الشهير صلاح جاهين وتناوله بالمعايير ، وقامت مظاهرة من الجامع الأزهر ضد جريدة الأهرام ورسامها المتطاول ، وانتهت باعتذار جريدة الأهرام في شخص الكاتب الكبير محمد حسنين هيكل للشیخ الغزالی . وأعلن وقتئذ صلاح جاهين أنه سيحارب الدولة إذا كان دينها الرسمي هو الإسلام !!

وخير لنا أن نتدارس كتاب الله وستّنَّة نبيه ، وفقه الصحابة والتابعين والأئمة المشهورين ، لنأخذ ديننا من مصادره الصحيحة ، بدل أن نأخذه من مؤلفين قصار الباع والنظر ، يروجون أحاديث واهية أو موضوعة ، ويتعصّبون لأحكام من آراء البشر ، لا من نصوص السماء ..

إلا أنني - إذ أطلق المرأة من سجن الجهل والقصور الذي حبسها فيه الغافلون - لا أتصور أن يكون إطلاق سراحها لكي تجربها عواصف الشهوات ..  
أو لكي تكون مسرح الأنظار الجريئة ، والأيدي الفاسقة .  
أو لكي تنحل عروة الأسرة ، وتتوطد أركان التسول الجنسي .  
إن ذلك لا يخطر ببال مسلم .

إننا لا نريد أن ننقل المرأة من عهد الحرام إلى عهد الحرام ..  
وكما خطأنا أصحاب النظريات الدينية في حبس المرأة ، نخطئ - ولا كرامة - أصحاب النظريات المدنية التي تريد نقل حضارة الغرب إلى بلادنا ، ونقل العلاقة القائمة بين الذكر والأئمّة هناك إلى هذه الأمة النقية ..  
إن الإجماع انعقد على أن أوروبا وأمريكا فرغتا من دفن مبدأ تقديس العرض ومنحتا الرجال والنساء حرية الجسد .  
وانكمشت حرمة الزنا ، واستبيحت مقدماته ، وأصبح العرى والتبرج والاستمتاع شيئاً ميسوراً .

بل قامت التقاليد هناك على أنه من العار أن يراقص الرجل زوجته !!  
ينبغي أن يراقص امرأة أخرى ، وترافق هى رجلا آخر !!  
وهل يطلب الشيطان فساداً أكثر من هذا ؟!

وبديهي أن الإسلام - وكل دين سماوي آخر - يقوم على غير هذا .  
إن الزواج وحده هو أساس الاتصال الجنسي الحلال ..  
وكل ما يهدى للحرام ، أو يقرب منه فعل المجتمع منعه .  
والأسرة أساس المجتمع ، فكل ما يتهدّد كيانها أو يضعف سلطانها ، أو يفسد جوها فلا بد من منعه باسم الإسلام .  
وقد عرف القريب والبعيد أن الإسلام نظام متكمّل .

وأن إنفاذ بعض تعاليمه مع غيبة البعض الآخر لا يقيم مجتمعا إسلاميا ، وأن إصدار فتاوى في الحالات العارضة مع إغفال الملابس القائمة ، قد يسىء إلى الإسلام ، أو إلى الأمة ، أو إليهما معا .

ولقد عرف عنى أنى لم أهش لتوظيف المرأة في كل عمل ، ولا لتسويتها بالرجل في كل ميدان وقلت إن « وظيفة » ربة البيت هي أليق شيء لها .

وقد تحتاج وظائف فنية كثيرة إلى النساء وحدهن ، وقد تحتاج فتيات كثيرات إلى العمل قبل الزواج .

ثم إن الأوضاع الاقتصادية لها أثر كبير في الطريقة التي يفهم بها كثير من الناس شيئاً عن الحياة .

ولست أحب نشر فتاوى جزئية في غياب الوضع الإسلامي الكبير عن هذه الحياة الصالحة .

ولا التعصب لإحدى هذه الفتاوى الجزئية .

بيد أنى أستمسك إلى حد التعصب والاستماتة بنصوص الدين الخامسة وأطلب توفير الجو الطبيعي الذي يمكن لهذه النصوص أن تحيى فيه .. إن حرمة الزنا ليست في الدين محل جدل .

وغض البصر ، وإخفاء الزينة المثيرة ، ومنع الخلوة بالأجنبيه من مقررات الإسلام .. وقوامة الرجل على البيت ، ومسئوليته الزوجة عنه ، وكفالتهما جميعا للأجيال الوفدة كل ذلك من حقائق الدين المسلمة .

وإسهام هذه الأسرة بحظها في بناء جماعة تقيم الصلوات وتؤتى الزكوات وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ، أمر لا ريب فيه .

فهل هذا ما يحْفَظ - في الغرب - انطلاق المرأة وعملها في كل ناحية ؟ أم أن الأحوال هناك انتهت بدمار العفاف والإيمان وهدم الأسرة ، وببعثت الأفراد ؟؟ إننى أثبت هنا كلاماً للرجل « محايده » بالنسبة إلى الإسلام وتعاليمه ، وكلام رجل « وجودى » لا يؤمن علانية بالإسلام !!<sup>(١)</sup> .

لنعرف من هذين الكلامين خبيئة هذه القضية المعضلة !!

(١) لم نعتمد على كلام المرحوم العقاد وغيره من آئمه الفكر لأن رأيهما معروف ، وإنما أخذنا من أحاديث الحزب المضاد ما يكشف الموضوع ، من باب « وشهد شاهد من أهلهما » .

يقول الأستاذ محمد زكي عبد القادر : لمناسبة انعقاد مؤتمر المرأة العاملة في القاهرة  
١٩٦٣/١١/٢٢ :

« ينعقد اليوم مؤتمر المرأة العاملة ، وسيجيء اليوم القريب الذي تصبح فيه كل النساء عاملات ، وبذلك ينتهي التفريق في حياتنا بين المرأة العاملة والمرأة غير العاملة ، ويجب أن يقر في الأذهان أن الزواج ليس وظيفة ، ولكنه حالة اجتماعية حتمية لا تمنع ولا ينبغي أن تمنع المرأة المتزوجة من أن تكون عملاً متساوياً للرجل .

على أن تقريرنا لهذه الحقيقة لا ينبغي أن يكون على حساب الأسرة ، ومن هنا نشأت مشكلات العمل بالنسبة للمرأة .

ولابد لنا أن نضع أمامعينا التجارب والنتائج التي انتهت إليها البلاد التي سبقتنا في تقرير حق العمل للمرأة ، وأصبحت الكثرة من النساء المتزوجات فيها عاملات ، حتى نستطيع تدارك الأخطاء وعلاجهما .

والذى يعتقده بعض الكتاب والمفكرين فى أوروبا وأمريكا أن سلطة البيت قد انتهت أو أنها فى طريقها إلى الزوال .

وهم يعنون بسلطة البيت تأثيره على أفراد الأسرة ، وإحساسهم بأنهم ينتمون إلى بيت معين له خصائصه ، وإلى أسرة معينة لها خصائصها .

ويقولون إن بيته يشتغل فيه الأب والأم والأولاد والبنات ، لا يصبح بالنسبة لهم إلا مكاناً للالتقاء الطارئ أو المنظم ثم لا شيء آخر .

لقد أردت أن ألفت النظر إلى هذه التجربة وإلى هذه النتيجة ، حتى نحتمى بكل الوسائل أن تبلغ الأسرة عندها ما بلغته في بلاد أخرى سبقتنا في طريق التطور .

فإن من أعظم ما يميز المجتمع العربي حتى الآن أن الأسرة فيه خلية متكاملة متماسكة قوية التأثير في حياة المجتمع كله .

إذا استطعنا أن نحقق التطور بترك المرأة تشتعل ، وفي الوقت نفسه احتفظنا للأسرة بتماسكها وتأثيرها في التربية والتنشئة ، فقد أعطينا العالم قدوة يمكن أن يسير عليها .

وقد نادى الكثيرون من أشرفوا على الأسرة الأمريكية والأوروبية من التدهور بعودة المرأة إلى البيت ، ولكنها دعوة يصعب الاستجابة إليها ، فالتطور أقوى ، وغاذج الحياة الجديدة تفرض سلطانها بصورة يصعب - إن لم يكن من المستحيل - الوقوف في وجهها ». أ. ه.

\* \* \*



نقول : ولماذا يستحيل الوقوف في وجهها ؟ إن المستحيل ما يقتربه هو من توطيد  
مكانة الأسرة مع توطيد مكانة المرأة في الشارع !!

ويقول أنيس منصور :

« لم يبق أمام المرأة في معركتها مع الرجل إلا القليل من جيوب المقاومة ، فقط  
بعض الجيوب ، ولكن الطريق من أوله لآخره مفتوح أمامها ، لكن تتعلم مثله ،  
وتعمل مثله . »

وفي كل مرة فتح الرجل للمرأة بابا ، وانتظرها حتى تدخل ، وجعلها تتقدم عليه  
من باب الذوق ، فإن المرأة تدخل وتتقدم ، وتصر على البقاء ، فمن الذوق أن تدخل  
ولكن من الحق أن تبقى !

و قبل أن تخرج المرأة من البيت خرجت من ملابسها ، فأصبحت الملابس ضيقة ..  
و ظهرت الذراعان والساقان والصدر والعنق والرأس .

والعينان ظهرت أكثر وأكثر .. فحددت العينين بالكحل والرموش .. ثم أشاعت  
هي للحركة في كل هذه الملامح ، بموافقة الرجل ، وبالرغم منه ، بل إن المرأة أغرت  
الرجل أن يفعل مثلها !

وكثير من الرجال ينافس المرأة في الأنقة والوجاهة ، ووضع الأحمر  
والأبيض والكحل ، ويدخل معاهد التجميل لامع الرأس ، ويخرج منها بشعر  
مستعار .. ! . هـ

\* \* \*

ونحن نأبى كل الإباء الخلخلة الاجتماعية التي ينقلها إلينا عبيد الغرب حين  
يزجون بالمرأة في كل مكان ، غير متقيدين بأداب الشريعة وحدودها من نواحي  
الاختلاط ، والزنى ، وإتاحة العلاقات المريبة والمسالك المعيبة .

إن خروج المرأة إلى حيث شاءت في أوروبا وأمريكا أو - بتعبير دقيق - إلى حيث  
شاء لها الرجل ، تخوض عن نتائج دمرت الأسرة ، ورجمت الحياة بألف مؤلفة من  
اللقطاء ، غير ما استتر أو استعلن من العلاقات الفاسدة الأخرى ..

ولندع الكلام في هذا الموضوع المحدد ، لا لشيء إلا لأنه جزء من الموضوع الكبير  
الذي اتجهنا لبسط أطرافه ، وشرح حقائقه ، أعني الإسلام كله ..



ويوم تتجه العقول الذكية والقلوب النقية إلى الاستمداد من الإسلام في تنظيم المجتمع ، والدولة ، فستكون مكانة المرأة أشرف وأسمى ، وستسهم في بناء أمّة نبيلة الرسالة ، عريقة التاريخ .

ولعلها تستأنف أداء الواجبات الكبيرة التي نهض بها أسلافها الفضليات ..

\* \* \*

### الإيمان باق، وأهله ساهرون:

لقد علمت أن الاستعمار العسكري والغزو الثقافي أفلحا في خلق قوى تكفر بالإسلام أشد الكفر وتكره تعاليمه أشد الكره .

ومع انتشار هذه القوى في أرجاء الإسلام الرحبة ، ومع اندساسها في صفوف الأمة الكبيرة ، ومع إلحاحها في صرف المؤمنين بالكتاب والسنّة عن تعاليم الكتاب والسنّة ، مع ذلك كله .. فإن وفاء المسلمين لدينهم عميق وارتباطهم به وثيق .. وربما لجأت الشيوعية وأختها الصليبية إلى حمامات أخرى من الدم ، أو ألوان أخرى من الضغط كى يمكن لى المسلمين عن دينهم ، ولفتهم عن شريعتهم ...

لكن الجماهير - إلى يوم الناس هذا - تخن حنيناً بينما إلى الأخذ بدينها ، والاعتصام بعروته ..

وأمامي - وأنا أخط هذه السطور - التقرير الذي وضعته لجنة الميثاق أحب أن أثبته كاملاً ، لأنّه جاء ردًا على المحاولات الأئمة التي بذلها المفتونون بالشرق والغرب على سواء كى يشكّوا المصريين في جدوى الإسلام وابنائهم نهضتهم عنه .

ومصر - في نظرنا - من أشد بلاد الإسلام تعرضاً للتيارات الفكرية الهابطة من الخارج ، وهي هدف ضخم للعداوات التقليدية التي يكّنها هؤلاء وأولئك ضد الإسلام .

وما أ默ك وأكثر المحاولات التي تبغي فتنتها ، وتود لو خمدت أنفاس الإيمان والمؤمنين به : «**يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُتَمَّ نُورُهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ**» . (١)

(١) التوبة: ٣٢ .

وهكذا نص التقرير . . .

« إن شعبنا يعيش في المنطقة التي نزلت فيها رسالات السماء ، ويؤمن برسالة الدين ، ويلك من إيمانه بالله وثقته بنفسه ما يمكنه من فرض إرادته على الحياة ليصوغها من جديد وفق مبادئه وأمانيه . »

إن حياة الإنسان تحكمها القوى الروحية والقوى المادية معا ، ولا سبيل للفصل بينهما ، فكلتا هما ضرورية لقيام المجتمع السليم .

ومن هنا ثبت في تفكيرنا ، ونحن نصوغ المبادئ والقيم التي يقوم عليها المجتمع الاشتراكي العربي<sup>(١)</sup> ، أن القوى الروحية والقوى المادية ضرورتان لبناء المجتمع ، وأنه يجب علينا حتى يكون هذا المجتمع قوى الجسم والعقل ، سليم الروح والنفس ، أن يقوم التوازن بين ماديات هذا المجتمع وروحانياته المستمدة من القيم الخالدة النابعة من الدين .

وقد أبرز الميثاق قيمة العقيدة الدينية كضمانة أساسية توافرت لدى النضال الشعبي ، لكي يحقق للشعب المصري الثورة الشاملة ذات الاتجاهات المتعددة في سبيل حرية الوطن والمواطن ، وكى يستطيع بناء مجتمع يقوم على الكفاية والعدل ويحقق وحدة الوطن العربي .

وقد نص الميثاق على أن من الضمانات التي حققت ذلك : « إيمانا لا يتزعزع بالله وبرسله ورسالاته القدسية التي بعثها بالحق والهدى إلى الإنسانية في كل زمان ومكان » . لقد أمن الشعب أن الله أكبر من كل شيء ومن كل قوة تحاول أن تقف في طريق إرادته الحرية والكرامة الإنسانية . وكان الشعب في تصديه لكل هذه القوى ونضاله في سبيل استخلاص حقه في الحياة والحرية متيقنا من نصر الله - تعالى - الذي قال : ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

(١) لابد من كشف لأولئك الاشتراكيين العرب ! فقد كان فهمهم وتطبيقهم للاشتراكية موضع التندر للعدو والصديق .. وكانت النهاية التي أوصلوا إليها الأمة إفقار الأغنياء ، واتعاس الفقراء ، وإعزاز من أذل الله وإذلال من أغز الله .. ويداً أن خصومتهم للإسلام شديدة ولكنهم اتّأدوا في الإعلان عنها ، فدعوا أولاً إلى اشتراكية إسلامية ، ثم قالوا : اشتراكية عربية ، ثم قالوا : تطبيق عربي للاشتراكية الواحدة ، ثم قالوا : الاشتراكية .. وحسب .. وظهر أن التوجيه كله إلى الماركسية في نهاية المطاف .. أما هم في معيشهم الخاصة فملوك غير متوجين يستقدمون من الشرق والغرب مالذ وطاب لهم ولأهلهم ولمن لا ذ بهم ..

وهكذا تحت عنوان « الاشتراكية » تنفست ضعائين خسيسة ، وأشبعت شهوات جامحة ، وشققت جماهير غفيرة ، حتى أن مصر التي كانت أكثر أقطار الأرض رخاء ، تحولت إلى بلد بائس مثقل بالديون مثخن بالجراح .. !!

(٢) الرؤم : ٤٧ .

وليس ذلك على الشعب بتجديد ، فقد تمكنت الأمة العربية ، بعد انتشار الإسلام وبقوه الإيمان ، من أن تصل إلى الذروة على هدى من رسالته ومبادئه ، وقد أبرز الميثاق صورة من هذا الماضي لتكون نبراسا للعمل في الحاضر والمستقبل ، وصورة لقيم الخالدة التي يقوم عليها مجتمعنا الجديد ، فقال :

« وفي إطار التاريخ الإسلامي ، وعلى هدى من رسالة محمد ﷺ قام الشعب المصري بأعظم الأدوار دفاعا عن الحضارة والإنسانية .

وقد كان التراث الحضاري العربي والإيمان الديني الواعى زادا روحيا للشعب ، يدفعه دائما إلى الحفاظ على مقومات حياته ، وسلاما يرتد إلى نحور الرجعية التي تحاول أن تستر وراء اسم الدين ، لتفرض الظلم والطغيان ولتعمل على إضعاف الأمة العربية والتفرقة بين أجزائها .

وإذا كان الاستعمار والرجعية قد استغلا اسم الدين ، في بعض الأوقات لتضليل الشعب العربي وسلب حقوقه المشروعة في الحياة الكريمة الحرة فإن هذا الشعب قد أثبت دائما قدرته على النضال الثوري ، معتمدا على إيمانه الديني الأصيل ، كما ذكر الميثاق « إن الحملة الفرنسية ، حينما جاءت إلى مصر ، وجدت الأزهر الشريف يوج بتغيرات جديدة تتعدى جدرانه إلى الحياة في مصر كلها ، كما وجدت أن الشعب المصري يرفض الاستعمار العثماني المقنع باسم الخلافة ، والذي كان يفرض عليه دون ما مبرر حقيقي تصادما بين الإيمان الديني الأصيل في هذا الشعب وبين إرادة للحياة التي ترفض الاستبداد .

إن الاستعمار <sup>(١)</sup> العثماني لم يأل جهدا في استغلال اسم الدين للوقوف ضد مصالح الشعب وخيانته أثناء كفاحه ، ومن ذلك أن الخليفة العثماني أصدر بيانا يحكم فيه على البطل أحمد عرابي بالخيانة والخروج على الإسلام وهو يقود جموع الشعب في قتال ضد الاستعمار البريطاني . فقد اعتبر ذلك البيان عرابيا « عاصيا للسلطان والخليفة الأعظم ومخالفا للشريعة الإسلامية الغراء ومصادرا لها بالكلية » .

وهكذا استغل الخليفة العثماني اسم الدين لهزيمة شعب مصر بقيادة عرابي في معركته الباسلة ضد الاستعمار البريطاني ، ضد خيانة الخديوي الأجنبي العميل .

إن الإيمان الديني السليم لا يتعارض مع حرية الفكر الإنساني ولا مع جهاد البشر نحو حياة أفضل ، بل إن العكس هو الصحيح .

(١) مرت بك حقيقة هذا التعبير .

فالدين يدفع الإنسان إلى التفكير الحر ، ويصد عن الجمود الفكري والتعصب وقد قال الله تعالى : ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبَاب﴾ (١) .

وقد حض الدين على متابعة التقدم العلمى ورفع من شأن العلم ، فقد قال الله - تعالى - : ﴿يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ﴾ (٢) . لذلك كان منطقياً أن إيماناً سليماً بالدين يجعلنا نرفض التعصب والجمود الفكري ويدفعنا إلى ملاحة التطور البشري نحو مجتمع أفضل .

ومن أجل ذلك قال الميثاق : « إن الإقناع الحر هو القاعدة الصلبة للإيمان ، والإيمان بغير الحرية هو التعصب ، والتعصب هو الحاجز الذى يصد كل فكر جديد ويترك أصحابه بمنأى عن التطور المتلاحق الذى تدفعه جهود البشر فى كل مكان .

وإن أية محاولة لتعطيل تحجية جوهر الدين المتألق ، وكشف العظمة الحقيقة للأديان ، باعتبارها ثورات إنسانية استهدفت شرف الإنسان وتقدمه وسعادته لهى جريمة فى حق الدين وحق الإنسانية وفى حق الشعب الذى يريد أن يتبيّن طريق حياته فى المستقبل على هدى من رسالات الله العلي القدير » .

وال تاريخ حافل بأمثلة شتى لجرائم ارتكبها ضد الشعب بعض ضعاف النفوس بإصدار فتاوى وتفسيرات باسم الدين ، تحرم الشعب من حقوقه وتقف فى طريق تقدمه .

لقد قاوم شعبنا فى الماضى محاولات الاستغلال والرجعية الفكرية باسم الدين وقد أبرز الميثاق نضال بعض أبناء الشعب الذين قادوا حملات الإصلاح الدينى من أمثال الشيخ محمد عبده وهو أحد الرواد المناضلين ضد الطغيان والاستبداد .

ولذلك فلابد أن نحذر من محاولات الاحتكار والاستغلال والرجعية الفكرية باسم الدين ، وهى التى عانينا منها فى الماضى ، وينبغي ألا نسمح لهذه المحاولات أن تقيد الفكر الدينى الصحيح ، أو تقف طريق تقدمنا ..

وذلك ما عنده الميثاق حين قال : « إن جوهر الرسائل الدينية لا يتصادم مع حقائق الحياة ، وإنما ينبع التصادم فى بعض الظروف من محاولات الرجعية أن تستغل الدين ، ضد طبيعته وروحه ، لعرقلة التقدم ، وذلك بافعال تفسيرات له تتصادم مع حكمته الإلهية السامية » .

(٢) المجادلة : ١١ .

(١) الزمر : ١٨ .

إن الإسلام يعني عناية كبيرة بتنظيم طريق الإنسان في الحياة الدنيا إلى جانب عنائه بتنظيم صلة الإنسان بخالقه وطريقه للحياة الآخرة .

لقد سخر الله الكون كله للإنسان ، وطالبه بأن يبحث في آيات صنعه ، وأن يفكر فيها ليستعملها وفق ما فيه خير البشرية وسعادتها ، فقد قال الله تعالى : ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) .

إن العلم ليس إلا وصفاً وبحثاً فيما صنع الله في آفاق الأرض والسماء ، وتقريراً لما ثفيهما من قوى وخصائص .

إن الدين الحق ، والعلم الحق ، هما تصوير متكامل لجوانب الوجود .

وإن جوهر الأديان يؤكّد حق الإنسان في الحرية وفي الحياة .

وفي هذا يقول الميثاق : « إن القيم الروحية الخالدة النابعة من الأديان قادرة على هداية الإنسان ، وعلى إضاءة حياته بنور الإيمان ، وعلى منحه طاقات لا حدود لها من أجل الخير والحق والمحبة » .

وإذا كان مفهوم الحرية ، في تصورها العام أن يكون لكل مواطن الحق في صنع مستقبله ، وفي تحديد مكانه في المجتمع ، وفي التعبير عن رأيه ، وفي إسهامه الإيجابي في تقرير أمر وطنه ، فإن مفهوم الحرية الاجتماعية في تصورها السهل أن يكون لكل مواطن حق في نصيب عادل من ثروة وطنه ، على أساس من الفرص المتكافئة ، وعلى أساس من المساواة بين الناس . هذه شريعة العدل ، وهي في الوقت ذاته شريعة الله .

وفي معنى الحرية ، شريعة العدل ، شريعة الله ، جاء على لسان عمر بن الخطاب : « متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرازاً » .

وفي معنى العزة ، شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول الآية الكريمة :

﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكُنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) .

وفي معنى الكرامة والتكريم للإنسان ، نجد شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول : « ولقد كرّمنا بني آدم » (٣) .

وتقول : « إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاءُكُمْ » (٤) .

(٢) المنافقون : ٨.

(١) الحاثية : ١٣.

(٤) الحجرات : ١٣.

(٣) الإسراء : ٧٠.

وفي رفض الذل والمسكنة ، نجد شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول : ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمٍ أَنفُسُهُمْ قَالُوا فِيمَا كُنْتُمْ كُنَّا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتَهَا جَرَوْا فِيهَا فَأَوْلَئِكَ مَا وَاهِمُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾<sup>(١)</sup> .

وتقول : ﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزِنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٢)</sup> .

وفي معنى الأخوة الإنسانية وعدم التفرقة بين الناس ، نرى شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول : ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْرَجُوا﴾<sup>(٣)</sup> .

وتقول على لسان الرسول عليه الصلاة والسلام : «إن الناس سواسية كأسنان المشط»<sup>(٤)</sup> .

وفي معنى الديقراطية ، نرى شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول : ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ﴾<sup>(٥)</sup> .

هذا قليل من كثير جاءت به شريعة العدل ، شريعة الله ، في معانى الحرية والكرامة والمساواة والإخاء والديمقراطية .

أما في المقومات المادية لتحقيق هذه المعانى السامية ، وضماناً لعدالة توزيع المال ، وعدم حبسه في أيد قليلة ، فإن شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول : ﴿كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ﴾<sup>(٦)</sup> .

وفي تكريم العمل والدفع إليه ، شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول على لسان الرسول الأمين : «أطيب كسب الرجل عمل يده»<sup>(٧)</sup> .

وفي تكريم العلم ومن يعملون به ، شريعة العدل ، شريعة الله تقول : ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٨)</sup> .

وفي سبيل اشتراك الناس في ملكية المرافق العامة<sup>(٩)</sup> ، شريعة العدل ، شريعة الله ، تقول على لسان الرسول الكريم : «الناس شركاء في ثلاثة : الماء ، والكلأ ، والنار»<sup>(١٠)</sup> .

(١) النساء : ٩٧.

(٢) الحجرات : ١٠٠.

(٣) سيرة ابن هاشم .

(٤) الحشر : ٧.

(٥) الشورى : ٣٨.

(٦) البخارى .

(٧) الزمر : ٩.

(٨) الاقتصاد الإسلامي شيء ، والماركسية شيء آخر . وما ننادي به هو الإسلام لا غير .

(٩) رواه أبو داود .

وفي سبيل توفير الزكاة ، شريعة العدل ، شريعة الله ، تجلت صرامة الإسلام في قوله أبي بكر الصديق : « والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكوة ، فإن الزكوة حق المال ، والله لو منعوني عقال بغير كانوا يؤدونه لرسول الله ﷺ لقاتلتهم عليه » .

وخرجت الجيوش من المدينة لقتال مانع الزكوة ، فكانت أول حرب في التاريخ تقوم بها دولة من أجل الحفاظ على حق الفقراء .

وقال عمر في أواخر حياته . وقد رأى المال تكدس في أيدي فئة قليلة من الناس : « لو استقبلت من أمرى ما استدبرت ، لأنخذت فضول أموال الأغنياء فرددتها على الفقراء » (١) .

وقد تجلت شريعة العدل ، شريعة الله ، مرة أخرى ، عندما فتح الله على أهل الأنجلوس بالإسلام ، وكان الإقطاع في أوروبا قد وصل بهم إلى درجة بالغة من الظلم والاستبداد واستغلال الفلاحين ، هنالك تحققت ثورة اجتماعية رائعة ، أنقذت الطبقات الدنيا من الناس وحررت العبيد من الظلم والعبودية ، وحررتهم من سيطرة الإقطاعيين الأقوياء الذين كانوا يتخذون البشر عبيدا لهم وعبيدا للأرض ، وأزالت هذه الثورة الآلام التي كانت ترزح تحتها البلاد منذ قرون ، وكان تحقيق الملكية الصغيرة مصدرا للخير والسعادة وسببا لازدهار الزراعة في أرض الأنجلوس .

ثم في معنى الوحدة ، نجد شريعة الله تقول :

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (٢) .

ويجيء على لسان الرسول الكريم : « المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه ببعض » (٣) .

تلك هي شريعة العدل ، شريعة الله .

والميثاق يقول : « إن رسالات السماء كلها في جوهرها كانت ثورات إنسانية استهدفت شرف الإنسان وسعادته » .

إن مجتمعنا يعرف مكان القيم الروحية النابعة من الأديان ، وقدرتها على توجيه الحياة في طريقها الإنساني الخير العادل ، ولذلك فإن الميثاق يوفر للأديان حريتها وقداستها ، إذ يقول : « إن حرية العقيدة الدينية يجب أن تكون لها قداستها في حياتنا الجديدة الحرة » .

(١) السياسة العمرية من معالم الخلافة الراشدة ويمكن الاستهداء بها عندما تضطرب المجتمعات .

(٢) آل عمران : ١٠٣ .

(٣) البخاري .

وإن الحرص ، الذى جعل دستور سنة ١٩٥٦ ينص على أن دين الدولة الرسمى هو الإسلام ، وأن لغتها هي اللغة العربية ، هو الحرص نفسه الذى قدر للدين كل أهميته وقيمه فى الميثاق ، مما يجعلنا نقرر أن الإسلام هو دين الدولة الرسمى وأن اللغة العربية هي لغتها : بل إن هذا الحرص يستوجب النص على ذلك فى الدستور ، بل إننا لنسجل أن هذا الحرص نفسه يفرض علينا جعل تعليم الدين إجبارياً فى جميع المدارس للمسلمين وال المسيحيين .

ومن هنا يجب علينا ، فى مجتمعنا الجديد ، أن نعني بكشف حقيقة الدين وتخليه جوهر رسالته ، لكي تكون قيمته الروحية الخالدة أساساً لقيم المجتمع الجديد ، ولكي تكون الشريعة الغراء مصدراً أساسياً للتقنين ، ولتتم المساواة بين المرأة والرجل فى إطار من الشريعة .

وعلينا أن نهیئ كل الظروف الملائمة لنمو الثقافة الدينية وتطورها ، حتى يتبلور فى المجتمع فكر دینی واع ، حر طلاق ، يحقق الرسالة السامية للدين .

وفي يقيننا أن الأزهر الشريف بما له من تاريخ حافل مجيد ، وفي ظل قانونه الثورى الجديد<sup>(١)</sup> ، قادر أبداً على النهوض بهذا الإصلاح الدينى ، وعلى تطوير الثقافة الدينية تطويراً يجعلها مرتبطة بالحياة والعلم الحديث ، حتى تكون العلوم الدينية مستوحاة من منابعها الأصلية في عصور الازدهار والقوة ، وبذلك تكون أجهزة الدعاة للدين في كل مجالات التعليم والوعظ والإعلام على وعي كامل بروح الدين الحق ووظيفته في الحياة .

إننا بذلك نتمكن من تشقيف الشعب ثقافة دينية صحيحة ، ومن تثبيت القيم الخالدة النابعة من جوهر الدين ، ونتمكن كذلك من مواصلة رسالتنا المجيدة في تعريف العالم بالدين الإسلامي على حقيقته ، وفي تقوية الروابط الدينية والروحية التي تربطنا بالشعوب الإسلامية . أ. ه

\* \* \*

(١) الأزهر في عهد الثورة تعرض لتغيير أخل برسالته وأزرى بأهله ، ويجب أن يعاد النظر في السياسة التي تحكم الأزهر كلها ، حتى يستطيع هذا المعهد العتيق أن ينهض بالواجبات الثقيلة التي تناط به .. ويسوءنا أن نقول : إن كل الآمال التي تعلقنا بها في هذا التقرير قد انهارت وتلاشت ، بل إن هذا التقرير الذي اتفقنا عليه منع نشره بعد ، وأنحد طريقه إلى الظلم .

## سُكُونُ الْمُهَاجِرَةِ

غشيت مجتمع جادة وهازلة ، وشاركت في محاورات مخلصة ومنافقة ، ورفضت أن أجثم مكانى منتظرا طلاب الهدى ، بل نقلت قدمى هنا وهناك متعرض لهم ، متخدثا إليهم ...

وعاب على البعض أنى دخلت الاتحاد الاشتراكى ، قائلا : لا أمل فى هذه المؤسسات المفتعلة لخدمة الحاكمين !! وكان رأى أن أجهر بصوت الحق حيث اجتمع الناس ، فمن يدري ؟ لعلهم يستجيبون !

ولم أندم على هذا المسلك فقد استطعت به محبو باطل وإثبات حق .. ولم أعدم أعوانا شرفاء في كل مجال ، بل لقد واتت فرص كاد الزمام يفلت فيها من أئمة الضلال ، لأن وهج الحق أحرق كل الحجب ..

ولما وجد خصوم الإسلام خطر دعاته الأقوباء لجأوا إلى التزوير حتى يحرموهم منابر يعلنون فيها رأيهم ، ويقولون فيها كلمتهم .

وفي آخر انتخاب للاتحاد الاشتراكى ، وبرغم ضغوط لستها للتزييف الواقع ، فإن الجماهير الطيبة منحتنى ثقتها لأكون عضوا في اللجنة المركزية ...

بيد أن المسؤولين رأوا أن يكون الأعضاء بالاختيار لا بالانتخاب ، وكان معنى ذلك الجبن الصريح عن مواجهة بعض نتائج الحرية القليلة ، فكيف لو ملكت الشعوب حريتها كاملة .. إن الحملة على الإسلام ماكرة ماهرة ، وروافد القوة التي تتمدها من الخارج شديدة عنيدة ، وقد رمتها في ظل النظمتين الملكي والجمهوري فلم أتبين فروقا ذات بال .

وقد هادنت بعض المصطلحات بغية سوقه إلى المصير الإسلامي على مر الزمان ، بيد أن أعداء القرآن لم تزدهم الأيام إلا قسوة قلب وغباء فكر ...

إنهم يريدون الخلاص من الإسلام على أية حال لكنهم إلى اليوم فاشلون ...

إن الجماهير المسلمة لم تنس دينها على كثرة المنسيات ، ولم يضعف حنينها إلى العيش في ظله برغم ما صنع الغزو الثقافي بعد الغزو العسكري ..

لكن هل يقف خصوم الإسلام عند هذا الحد؟

وهل يستكينون عند هذه النتائج؟

إن محاولاتهم لهدم أركان الإسلام لا تنتهي ، وستظل جهودهم متراكضة كى ينددوا الشعوب عنه ، وينزعوها إنفاذ أحكامه وإحياء شعائره .

وأدواتهم لبلوغ هذه الغاية كثيرة خفيها أكثر من جليها وما كرها أعقد من ظاهرها . . . !!!  
والهدف؟ الإجهاز على هذا المصحف ! وجعله حبرا على ورق ، أو صدى يذهب في الفضاء ، أو أثراً يودع في المتحف . . . !!!

وعلى المسلمين في القارات الخمس ، وعلى كثرتهم العظمى بين المحيطين الهدى والأطلسي أن يلمسوها هذه الحقيقة . . .

فإما عاشوا بدينهم .. وتحملوا معارم الكفاح ضد هذا الخصم الملح المصر .. وإنما نكتسوا على أعقابهم فهلكوا .

إلا أن العاقبة للتقوى ، والمستقبل القريب والبعيد للإسلام ، دين الله من الأزل إلى الأبد ..

وزر التفريط لن يعدو أصحابه .

﴿ وَإِن تَتَوَلُوا يَسْتَبِدِّلْ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ (١).

\* \* \*

---

(١) محمد : ٣٨ .

## محتويات الكتاب

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
| ٣      | مقدمة                                    |
| ١٣     | الصحف للنفس والمجتمع والدولة             |
| ١٥     | العبادات وسلطان الدولة                   |
| ١٩     | اللون الإسلامي للدولة                    |
| ٢٥     | إسلام؟ في ظل الشيوعية؟!                  |
| ٣١     | إسلام؟ في ظل الصهيونية                   |
| ٣٤     | بين الإسلام والمسيحية                    |
| ٤١     | طبيعة الإسلام                            |
| ٤٤     | الحكم المدنى                             |
| ٤٩     | مسير الإسلام بين المجتمع والدولة         |
| ٥٠     | الإسلام يصبح الحياة العامة أغلب تاريخه   |
| ٥٢     | الانحراف في شكل الحكم                    |
| ٥٤     | لماذا اطرد هذا الانحراف                  |
| ٦٠     | نتائج مرفوضة                             |
| ٦٤     | الأمة الإسلامية تغطي قصور الحكم          |
| ٦٥     | في ميدان التعليم والدعوة                 |
| ٦٧     | في الميدان الاجتماعي                     |
| ٧٢     | التفرقة العنصرية                         |
| ٧٣     | حراسة الحق معيار الإيمان                 |
| ٧٦     | في ميدان النقد والمعارضة                 |
| ٨٥     | نظرة عامة في الوجود الإسلامي خلال الماضي |
| ٩٤     | الإسلام في الحاضر                        |
| ١٠٠    | مقاومة هائلة باسلة                       |
| ١٠٤    | شرف مجاهد                                |

|     |                                          |
|-----|------------------------------------------|
| ١٠٧ | نحو تجديد الإسلام وتحرير أمته            |
| ١١٥ | اصطفاء الدعامة                           |
| ١٣٧ | الاستفادة من عبر التاريخ                 |
| ١٣٩ | كيف نستفيد                               |
| ١٤٠ | القتال بين الإسلام والمسيحية             |
| ١٤٢ | طبيعة الحضارة الحديثة                    |
| ١٤٣ | أساس التصالح المقترن                     |
| ١٤٨ | دعوا هذا التفكير .. لتقابل               |
| ١٥١ | مع الصليبية الحديثة                      |
| ١٥٩ | <u>المجدون</u>                           |
| ١٧١ | في سلم النهوض ..                         |
| ١٦٤ | الإصلاح السياسي صنوا إصلاح العقيدة       |
| ١٦٧ | تجديد الأمة في ميدان العلم               |
| ١٧٢ | القيادة العربية والقيادة التركية للإسلام |
| ١٧٥ | التجدد الإسلامي في ميدان السياسة         |
| ١٨٠ | الحريرية .. الحريرية !!                  |
| ١٨٣ | فى وجه الاستعمار                         |
| ١٨٥ | تزوير المفاهيم                           |
| ١٩٣ | هذا الاستعمار الثقافي                    |
| ١٩٧ | <u>المرتلون</u>                          |
| ٢٠٠ | الكافح في مصر                            |
| ٢٠٤ | البعث وحقيقة قتله                        |
| ٢١٠ | الأسس الإسلامية للثورة                   |
| ٢١٥ | الذين جاحدوا بالباطل ليدحضوا به الحق.    |
| ٢١٧ | في مؤتمر القوى الشعبية                   |
| ٢٢١ | <u>هذه العوائق</u>                       |
| ٢٢٥ | الصهيونية في أحضان الصليبية              |

